
nr 1 (26) Rok VIII 
ISSN 1231-5451 

SCRIPTORES SCHOLARUM 
Kwartalnik wielowartościowy 

Lublin 



SCRIPTORES SCHOLARUM 
Kwartalnik wielowartościowy 
Redagowanie i wydawanie kwartalnika „Scriptores Scholarum" jest jedną z form 
programu edukacyjnego „Pamięć - Miejsce - Obecnos'ć" realizowanego przez 
Ośrodek „Brama Grodzka - Teatr NN". 
Koordynator programu edukacyjnego: Marcin Skrzypek. 
Wydawca: „Brama Grodzka - Teatr NN". 
Dyrektor Ośrodka: Tomasz Pietrasiewicz. 
Adres wydawcy i redakcji: Ośrodek „Brama Grodzka - Teatr NN", ul. Grodzka 21, 
20-112 Lublin, tel. (0-81) 532-58-67; fax. (0-81) 534-61-10. 
e-mail: scriptor@tnn.lublin.pl; adres strony: www.tnn.lublin.pl 
Redakcja: 
Sławomir J. Żurek - redaktor naczelny, Jacek Wojtysiak - zastępca redaktora na-
czelnego, Adam Dobrzyński - zastępca redaktora naczelnego i sekretarz redakcji. 
Zespół: 
Dział edukacyjny: Barbara Smutek - kierownik, Magdalena Pokrzycka-Walczak, 
Maciej Serweta, Zbigniew Smutek. 
Dział ekumeniczny: Mariusz Orłowski - kierownik, ks. Roman Pracki. 
Dział filozoficzny: Piotr Szałek - kierownik. 
Dział historyczny: Bartosz Panek - kierownik, Regina Grzeszkiewicz, Lucyna Kujawa. 
Dział kulturalny: Anastazja Śniechowska-Karpińska - kierownik, Maciej Krawczyk, 
Mariusz Krawiec SPP. 
Promocja i marketing: Adam Dobrzyński. 
Redaktorzy prowadzący: Mariusz Orłowski, Jacek Wojtysiak. 
Grafiki: Daniel Grzeszkiewicz, Ryszard Ruzik. 
Zdjęcia: Edward Kędziera, Mariusz Orłowski. 
Korekta: Piotr Sanetra. 
Pismo wyróżnione w roku 1996 Nagrodą Specjalną Ministra Edukacji Narodowej za 
„wysoki poziom merytoryczny, walory edukacyjne pisma oraz jego oryginalność". 
Kwartalnik „Scriptores Scholarum" może być wykorzystywany jako materiał pomocni-
czy w nauczaniu szkolnym. Kuratorium Oświaty w Lublinie, 
Redakcja nie zwraca materiałów nie zamówionych, zastrzega sobie prawo do skrótów, 
adiustacji, redagowania i zmiany tytułów nadsyłanych tekstów. 

© Copyright by Ośrodek „Brama Grodzka - Teatr NN". 
ISSN 1231 - 5 4 5 1 
Informacji o warunkach prenumeraty udzielają placówki „Ruchu" na terenie całego 
kraju oraz wydawca. 
Zrealizowano przy pomocy finansowej Fundacji im. Stefana Batorego oraz Urządu 
Miejskiego w Lublinie - Dziękujemy! 
Numer zamknięto w sierpniu 2000. Oddano do druku we wrześniu 2000. 
Projekt okładki i układ graficzny: Agata Pieńkowska 
Przygotowanie komputerowe: I D E A Ł STUDIO - Jerzy Szatkowski. 
Druk: Zakład Poligraficzny KOPIA. 

Pismo powstało w środowisku Prywatnego Katolickiego Liceum Ogólnokształcącego 
im. ks. Kazimierza Gostyńskiego w Lublinie. 

mailto:scriptor@tnn.lublin.pl
http://www.tnn.lublin.pl


Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Słowo wstępne 5 

Rozmowy akademickie o chrześcijaństwie 
„Całe życie się przygotowujemy..." - rozmowa z prof. Stefanem Swieżawskim (KUL) . . . . . . . 10 
Aktualność chrześcijaństwa - rozmowa z prof. Jerzym Kłoczowskim (KUL) 17 
Wyznania agnostyka - rozmowa z prof. Janem Woleńskim (UJ) 22 
„Moje całe życie jest związane z Kościołem..." - rozmowa z Prezydentem Macedonii 

Borisem Trajkovskim (Kościół Ewangelicko-Metodystyczny) 29 

Kościół przełomu wieków 
• „Kościół otwarty dla wszystkich" - sesja ekumeniczna w Laskach 

O. Stanisław Celestyn Napiórkowski, franciszkanin, Augsburg 1999 - koniec XVI wieku? . . . 34 
Grzegorz Linkowski, W tyglu kultur i religii. Refleksje ekumenicznego filmowca 40 
Ks. Krzysztof Kaucha, Kościół w XXI wieku 43 
Jan Pleszczyński, O pożytkach płynących z wieży Babel 49 
Jacek Wojtysiak, Słowo - Wspólnota - Stół. Czym jest dla mnie chrześcijaństwo? 55 

• lęki i poszukiwania człowieka 
Ireneusz Ziemiński, Synek 5 9 

Bartosz Panek, Mocny fundament. Ile chrześcijaństwa w zjednoczonej Europie? 62 
•strachy i nudy w Kościele 

Małgorzata Kulik, Godzina cudów?!, czyli mały reportaż z niedzielnej Mszy Świętej 67 
Małgorzata Bondarenko, Wychowanie religijne w domu dziecka 71 

• filozofia chrześcijańska? 
Mariusz Orłowski, Światopoglądy: teistyczny i naturalistyczny. Dwie wizje świata i człowieka?. 76 
Michał Kopaczewski, Hiob jako tragiczna jednostka w obliczu paradoksu wiary. 

Myśl chrześcijańska S 0 r e n a Kierkegaarda 82 
Jacek Wojtysiak, Filozofia jako poszukiwanie sensu. W związku z encykliką Jana Pawła II 

„Fides et ratio" 87 
». m • • v v . 

Żydowskie korzenie chrześcijaństwa 
• Dzień Judaizmu 

Sławomir J . Żurek, O Dniu Judaizmu 92 
Helena Datner, Szemot. Komentarz żydowski na Dzień Judaizmu 94 
Ks. Romuald Jakub Weksler-Waszkinel, Bojaźń i nadzieja. 

Komentarz chrześcijański na Dzień Judaizmu 96 
Abp Józef Życiński, W stronę wspólnych korzeni. Słowo na zakończenie Dnia Judaizmu 99 

• Żydzi i chrześcijanie 
Sebastian Rejak, Refleksje goja z Sederu 103 
Sławomir J . Żurek, Na gruncie dialogu. O kolokwium chrześcijańsko-żydowskim 

w Sztokholmie 107 

Wydarzenia ekumeniczne Roku Jubileuszowego 
Regina Grzeszkiewicz, Pielgrzym. Jan Paweł II w Izraelu: 21-26.03.2000 112 
Anna Kulczycka, Kilka słów młodej chrześcijanki o ekumenizmie. Uwagi na marginesie 

Tygodnia Eklezjologicznego KUL: 10-15.04.2000 114 
Pastor Marek Wółkiewicz, Wielkanoc ekumeniczna. Nabożeństwo Aliansu 

Lubelskich Kościołów Ewangelicznych: 21.04.2000 118 

3 



Spis treści 

Edyta Zarzycka, Jedna tęcza - wiele barw. Nabożeństwo ekumeniczne 
w Polskim Autokefalicznym Kościele Prawosławnym, w Lublinie: 12.05.2000 121 

Joanna Betlejewska, „Skarb w glinianych naczyniach". Garść refleksji zainspirowanych 
nabożeństwem ekumenicznym w Kościele Polskokatolickim, w Lublinie: 14.06.2000 123 

Jadwiga Łucja Skierczyńska, Czym jest dla mnie ekumenizm? 126 

Chrześcijaństwo ewangelikalne 
• chrześcijanie ewangeliczni 

Mariusz Orłowski, Kościót Chrześcijan Wiary Ewangelicznej jako jeden z przedstawicieli 
ruchu zielonoświątkowego w Polsce 130 

Pastor Jacek Duda, Historia Zboru Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Lublinie. 
W co wierzą chrześcijanie ewangeliczni Anno Domini 2000? 140 

• świat dla Chrystusa 
Prezb. Ryszard Kwoka, Polska Misja „Świat dla Chrystusa" 144 
Edward Kędziera, Aż dotąd pomagał nam Pan (1 Sm 7, 12). Relacja z I podróży misyjnej 

do Chin zorganizowanej przez Polską Misję „Świat dla Chrystusa": 31.05. - 30.06.1999 147 

Współczesne ruchy i wspólnoty odnowy w Kościele Rzymskokatolickim 
• prekusorzy Vaticcmum II 

Mariola Kozubek, Tomasz Mikusiński, Euzebiusz Bednarz, Ruch Focolań 152 
Zbigniew Kusiak, Ruch Światło-Życie. O Studzę Bożym ks. Franciszku Blachnickim 155 
Bogdan Opoń, Neokatechumenat 159 

• owoce Soboru 
Jarosław Agaciński, Odnowa w Duchu Świętym 163 
Anna Błaszczak, Metanoia - Ruch Duszpasterstwa Biblijnego 167 

Chrześcijaństwo w sztuce 
• o zabytkach sakralnych 

Tomasz Ziemowit Pieńkowski, Mennonici na Żuławach Wiślanych 172 
Jolanta Szafrańska, Mit a rzeczywistość. Rozważania nad sztuką luterańską okresu baroku . . 176 

• o wystawach 
Małgorzata Mazur, „Sztuka cenniejsza niż złoto". Wystawa w Muzeum Narodowym 

w Warszawie 182 
Krzysztofa Krajewska, Sztuka sakralna z lamusa. Wystawa w Muzeum Archidiecezji Lubelskiej.. 185 

• muzyka chrześcijańska? 
Mariusz Orłowski, Całkiem Ciekawa Muzyka 188 
Barbara Bartoszek, Gospel Rain 193 

• • o festiwalach 
Maciej Krawczyk, Jesus is ourfriend. Recenzja występu zespołu „Teofil" podczas 

III Międzynarodowego Festiwalu Muzyki Gospel - Osiek'99 197 
Julita Adamiuk, Europa śpiewa w Hajnówce. O Festiwalu Muzyki Cerkiewnej 199 

• o płytach 
Maciej Krawczyk, Dobry żołnierz Chrystusa Jezusa. Recenzja płyty 2 TM 2, 3 203 
Maciej Krawczyk, Agnieszka S. Miś, Chociażby na koniec świata... Dwugłos o płycie 

Marty Siczek & The Company 205 
• o poezji 

Rafał Borowski, „Uzdrawiając świat, uzdrów siebie". O poezji ks. Bogusława Wołyńskiego . . 208 
Joanna Pruszkowska, „Jestem tu tylko przelotem". Recenzja tomiku Haliny Sitarskiej-Ruzik . 210 

Strony przyjazne reformie oświaty 
Bogdan Opoń, O nauczaniu religii w szkole - refleksje katechety 214 
Konkurs „Katecheta 2000" 216 
Informacje o autorach 217 

4 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

łowo 
Jako fundament Europy chrześcijaństwo odegrało rolę zasadniczą, nieporównywalnie większą niż 

mysi grecka, niż prawo rzymskie. I wartości chrześcijańskie, często zlaicyzowane, są dla niej nadal 
fundamentalne. (...) Dzisiejsze ruchy praw człowieka, ruchy humanistyczne, które często określają się 
jako czysto laickie, tak naprawdę są kontynuacją, jeśli nawet nie rzeczywistości historycznej, to 
tradycji zrodzonych z chrześcijańskiego nauczania. (...) Po prostu: miłuj bliźniego swego jak siebie 
samego - tego nigdy nie powiedziano w starożytności antycznej. I jeśli w średniowieczu ludzie nie 
dość kochali swoich bliźnich, to nie zmienia to faktu, że ludńe dobrej woli w dzisiejszej Europie 
działają pod wpływem ideałów chrześcijańskich, choćby był to wpływ odległy i nieuświadomiony. 

Prawdopodobnie trochę mniej niż dwa tysięce lat temu w okolicach Cezarei Filipowej 
- gdzieś na terenie dzisiejszej Syrii, u źródeł rzeki Jordan - odbyła się rozmowa. Jeden z jej 
uczestników miał powiedzieć do swego Rozmówcy: „Ty jesteś Mesjasz, Syn Boga żywego" 
(Mt 16, 16). Być może właśnie wtedy rozpoczęło się to, co nazywamy dziś chrześcijań-
stwem. 

Wspomniane spotkanie wydarzyło się w małym gronie osób, które stopniowo 
zaczynały dostrzegać w swym nauczycielu Mesjasza, czyli Chrystusa. Obecnie, po dwóch 
tysiącleciach, liczba jego wyznawców zbliża się na świecie do dwóch miliardów. Z tego 
jednego ukrytego spotkania osób, z fascynacji Jezusem z Nazaretu, jaką w swych sercach 
odczuwało kilkunastu ubogich Galilejczyków, narodziła się religia, która ma swe bogate 
dzieje, rozmaite formy i instytucje, głęboką duchowość, wielką literaturę, ogromny wkład 
do kultury ludzkości. 

Dziś zastanawiamy się nad tym, co nam teraz z chrześcijaństwa pozostało?, czym ono 
dla nas naprawdę jest?, jakie przed nim rysują się perspektywy?, jacy są współcześni 
chrześcijanie?... Pytania te stawiają chrześcijanie różnych wyznań, a także niechrześcijanie 
oraz niewierzący i poszukujący. Dla nich wszystkich chrześcijaństwo niesie jakieś ważne 
przesłanie, które - wprost lub nie wprost - wpływa na nasze życie: proponuje pewną wizję 
Boga i człowieka, kosmosu i historii, zmusza do refleksji nad sprawami ostatecznymi, 
otwiera perspektywę nadprzyrodzoności, dodaje nadziei, nie pozwala przejść obojętnie 
obok bliźniego. 

„Scriptores" dołącza do tych pytań i refleksji. Czyni to w czasie Roku Jubileuszowego. 
Choć jedni z nas świętują go z entuzjazmem, a inni zachowują do niego pewien dystans, 
dla nas wszystkich chrześcijaństwo ma fundamentalne znaczenie. Bez względu na to, czy, 
jak i jak często spełniamy praktyki religijne, to właśnie chrześcijaństwo ukształtowało 
i kształtuje nasze myślenie, zainteresowania, sumienia, ideały... To ono inspiruje naszą 
duchowość, wyrażaną w różnych formach kultury: począwszy od liturgii i modlitwy, 
poprzez naukę, filozofię, literaturę, sztukę, muzykę, teatr... 

W naszych rozważaniach stawiamy - niebezkrytyczną - diagnozę stanu Kościoła 
(Kościołów) dziś i pytamy o kształt Kościoła XXI wieku. Czynimy to w kontekście 
doświadczeń egzystencjalnych, lęków i poszukiwań, współczesnego człowieka. Nie 

Jacąues Le Goff 

5 



Słowo wstępne 

ukrywamy, że bliskie jest nam pierwotne chrześcijaństwo ewangeliczne, które próbują 
odtworzyć, dynamicznie rozwijające się, autentyczne wspólnoty działające w ramach 
różnych wyznań chrześcijańskich. W niniejszym numerze prezentujemy protestanckie 
Kościoły ewangelikalne (tzw. Wspólnoty wolnokościelne) oraz ruchy soborowej odnowy 
w Kościele Rzymskokatolickim. Jak wiele je łączy, Czytelnicy przekonają się sami. 

Tradycyjnie „Scripteres" wyróżnia nie tylko perspektywa ekumeniczna, lecz także 
zainteresowanie judaizmem i problematyką żydowską. Skoro wracamy do pierwotnego 
chrześcijaństwa, musimy być wrażliwi na jego żydowskie korzenie. Dlatego podajemy 
pełny zapis lubelskich obchodów Dnia Judaizmu, które odbyły się 17 stycznia 2000 roku 
w kościele przy katolickim Wyższym Metropolitalnym Seminarium Duchownym z udzia-
łem przedstawicieli warszawskiej gminy żydowskiej (m.in. Heleny Datner) oraz arcybis-
kupa lubelskiego (ks. prof. Józefa Życińskiego). To spotkanie - w dialogu, zadumie nad 
Biblią i we wspólnej modlitwie - napawa nadzieją na przyszłość. 

Z ciekawostek, obecnych w naszym zeszycie, odnotujmy jeszcze kronikę wydarzeń 
ekumenicznych Roku Jubileuszowego (w tym sprawozdanie z entuzjastycznych reakcji na 
pielgrzymkę Jana Pawła II do Izraela), rozmowę z prezydentem Macedonii (związanym 
z Kościołem Ewangelicko-Metodystycznym), a także teksty referatów wygłoszonych 
podczas ekumenicznej sesji-rekolekcji w Laskach w dniach od 10 do 14 lutego 2000 roku. 
Sesję tę - zatytułowaną „Kościół XXI wieku - Kościół otwarty dla wszystkich" -
zorganizowała nasza redakcja na zaproszenie wspaniałej siostry Marii Krystyny Rotten-
berg ze zgromadzenia Franciszkanek Służebnic fozyża. O sprawach Kościoła, ekumeniz-
mu i współczesności dyskutowaliśmy w gronie ponad sześćdziesięciu młodych ludzi, 
głównie studentów, z całej Polski. Wśród honorowych prelegentów znaleźli się m.in. 
biskup rzymskokatolicki (ks. Mieczysław Cisło), duchowny luterański (ks. Roman 
Pracki), znawca dialogu katolicko-luterańskiego (o. prof. Stanisław Celestyn Napiórkow-
ski), gorący orędownik pojednania chrześcijańsko-żydowskiego (ks. Romuald Jakub 
Weksler-Waszkinel), duszpasterz akademicki (ks. Krzysztof Kaucha), dziennikarz „Gazety 
Wyborczej" (red. Jan Pleszczyński) oraz ekumeniczny filmowiec (reż. Grzegorz Linkow-
ski). 

Taki, jak powyższy, rożnorodny zestaw autorów jest cechą charakterystyczną naszego 
pisma. Występują w nim zarówno debiutanci (studenci, a nawet licealiści), jak i dostojne 
autorytety naukowe. Tym razem do rozmów akademickich zaprosiliśmy dwóch mediewi-
stów z Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego: prof. Stefana Swieżawskiego - nestora 
polskiej filozofii, znawcę myśli św. Tomasza z Akwinu, świeckiego audytora Soboru 
Watykańskiego II - oraz prof. Jerzego Kłoczowskiego - wybitnego historyka chrześcijań-
stwa, bohatera Powstania Warszawskiego, założyciela Instytutu Europy Srodkowo-
-Wschodniej. O wypowiedź poprosiliśmy też znanego filozofa nurtu pozytywizującego, 
prof. Jana Woleńskiego, który do religii i chrześcijaństwa jest nastawiony sceptycznie. 
Nasz kwartalnik stanowi bowiem miejsce dialogu, także dialogu światopoglądów lub - jak 
mówi jeden z naszych autorów - „światoobrazów". Dopiero dzięki dialogowi, każde 
zjawisko, w tym chrześcijaństwo, możemy pojąć szeroko, z różnych punktów widzenia. Co 
więcej, żyjemy w epoce pluralistycznej, stąd rozumienie (coraz powszechniejszych) 
odmiennych propozycji duchowo-intelektualnych, jest dzisiaj dla chrześcijan szczególnie 
ważne. By podjąć wyzwania współczesności, chrześcijanie powinni je dobrze znać. Namysł 
nad intelektualnymi podstawami chrześcijaństwa w kontekście tych wyzwań należy do 
zadań tzw. filozofii chrześcijańskiej, której młodzi przedstawiciele próbują swych sił na 
naszych łamach. 

Całość prezentowanego tu zeszytu „Scriptores" ubogaca dział „Chrześcijaństwo 
w sztuce": opisy zabytków sakralnych, recenzje wystaw, tomików poezji, a nade wszystko 

6 



Słowo wstępne 

koncertów i płyt nurtu CCM (Contemporary Christian Musie lub Całkiem Ciekawa Muzyka). 
Dział ten pokazuje, że chrześcijaństwo nie tylko inspiruje tzw. sztukę wysoką (elitarną), 
lecz także wchodzi coraz odważniej do tzw. kultury popularnej (masowej). Sądzimy, że 
powinno być także obecne w edukacji - ale jak? Zastanawiając się nad miejscem religii 
w szkole w czasie reformy oświaty, w promocję której nasze pismo już od kilku numerów 
się zaangażowało, stawiamy to pytanie w formie konkursu „Katecheta 2000". 

I jeszcze jedna uwaga wprowadzająca do lektury. „Scriptores" wchodzi w nowe 
tysiąclecie odnowione. Skrócony podtytuł, bardziej przyciągająca okładka, atrakcyjniejsza 
strona graficzna, przystępniejszy sposób redakcji tekstów - oto nasze nowe walory, 
którymi chcemy pozyskać Czytelników, dotąd nas nie znających lub nie zwracających na 
nas większej uwagi. Jaki oddźwięk przyniesie nasza oferta, zobaczymy. Tych, którzy byli do 
tej pory z nami - i miejmy nadzieję, pozostaną - zapewniamy: zasadnicza linia 
programowa „Scriptores" nie ulega zmianie. Nadal chcemy być przede wszystkim pismem 
promującym wartości - jest ich wiele i nie są one nudne, stąd nasz przewrotny podtytuł: 
„Kwartalnik wielowartościowy"! 

Zapraszamy do „Scriptores" - do czytania, pisania, współredagowania, współtworze-
nia - wszystkich, którym obce są konsumpcjonizm, nijakość, fanatyzm i... brak fantazji czy 
poczucia humoru. „Scriptores" pragnie być miejscem spotkania ludzi różnych kultur 
i światopoglądów, religii i wyznań, pokoleń i uzdolnień, wiedzy i wykształcenia, profesji 
i pozycji społecznej. Szczególnie liczymy na uczniów i nauczycieli, studentów i pracow-
ników wyższych uczelni, a także na wszystkich wrażliwych i poszukujących, nastawionych 
na dialog. Chcemy uzupełniać luki w naszej polskiej edukacji szkolnej i uniwersyteckiej. 
Nie narzekając i nie lękając się współczesności, otwarci na jej perspektywy i problemy, 
zamierzamy formować swą duchowość oraz - w atrakcyjny i aktualny sposób - dawać 
świadectwo temu, co głębsze, wyższe, wznioślejsze... 

Redaktorzy prowadzący z Zespołem 

7 



J L i k u m e n i c z n e 
spotkania dyskusyjne. 

Program prelekcji na rok 2000 
(II półrocze): 

31 sierpnia 
E d w a r d Kędzicra 

(Z-ca Dyrektora ds. Azji 
Polskiej Misji „Świat dla Chrystusa", 

Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej): 

II podróż misyjna do Chin 
- relacja z wyprawy 

28 września 
Tomasz Pieńkowski 

(historyk sztuki. KUL): 

Mennonici na Żuławach 
Wiślanych 

26 października 
Pastor J a c c k Duda 

(Przewodniczący Komisji 
Pr a wa We wnę i rznego 

Aliansu Ewangelicznego w Polsce. 
Kościół Ewangelicznych Chrześcijan): 

Alians Ewangeliczny w Polsce 

30 listopada 
Prezb. Ryszard Kwoka 

(Rektor Kolegium Teologicznego 
Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

w Lublinie): 

Ruch charyzmatyczny 

28 grudnia 
Julian i Helena Grzesikowie 
(Julian Grzesik - autor książki 

Alija Izraela - Biblia i fakty): 

Wspomnienie o Siostrze 
Stanisławie Andronowskiej 

Miejsce spotkań: świetlica Kościoła 
Chrześcijan Baptystów w Lublinie, 

ul. Kochanowskiego 38A, 
godz. 19.00. 

Organizator: Ekumeniczne 
Stowarzyszenie Charytatywne 

„UNITAS", 
20-049 Lublin, 

Aleje Racławickie 29/27, 
tel. 533-12-50 



* uh 

f 'J * i' i -}r » 

s - i ; i 

m I r 
* i i 1 
• « 

* ! U 
H 

rys. R. Ruzik 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

mmf 

m P3|P 
a 

,Całe życie 
się przygotowujemy..." 

się z 

1 DOC 

la 
z założycieli tego 

rozmowa z prof. Stefanem Swieżawskim 

Jak Pan Profesor widzi przyszłość chrześci-
jaństwa? 
Prof. Stefan Swieżawski: Dużo racji miał Karl 
Rahner, który powiedział, że w XXI wieku 
chrześcijanie albo będą mistykami, albo ich nie 
będzie. A co to znaczy stać się mistykiem? To 

w ofesor S 1 ? 1 ^ ż [ f e kontemplacyjne, gdzie modlitwa 
nie jest „oklepaniem , ale naprawdę głębokim 
życiem. Jeśli chrześcijanie tego nie będą rozumieć, 
to po prostu nie będzie ich - zostaną stratowani. 
Ostaną się tylko te środowiska, które autentycznie 
będą żyć wiarą. 

Dlatego wszelka aktywność, nawet jeśli jest to 
działalność dobroczynna, musi być oparta na głę-
bokiej kontemplacji. Proszę spojrzeć na Matkę Te-
resę. dyby tam nie było tej bazy kontemplacyjnej, 
ona i jej Siostry nic by nie zrobiły Również życie 

Watykańskim*!^65-70^- członek l i t u r J f z n e ™ s i ^ ż y c i e m kontemplacyjnym. 
Ale czyta propozycja chrześcijaństwa, wy-

magająca kontemplacyjnego skupienia i auten-
tyczności życia wiarą, znajdzie szeroką odpo-
wiedź? 

To jest cały problem, czego my od Kościoła 
chcemy. Kościół przyszłości to Kościół prostoty. 
Nie bałbym się o tłumy w Kościołach - zresztą 
takie tłumy, jak w czasie spotkań organizowanych 
przez wspólnotę z Taize, nie wydają się małe. 

Nie nam zresztą osądzać ilość - nie nam też 
osądzać jakość. Chodzi o to, że ścieżka jest wąska, 
a Chrystus pokazuje, że nią mamy iść. „Szeroki 
gościniec" prowadzi zupełnie gdzie indziej. 

Czy wobec tego wyrosła z połączenia 
chrześcijaństwa i dziedzictwa antyku cywiliza-
cja zachodnia jest dziś miejscem sprzyjającym 
kontemplacji? 

Gdy chodzi o czasy dzisiejsze, to z jednej 
strony mój pogląd jest trochę pesymistyczny. 

z 

1 0 



.Całe życie się przygotowujemy..." 

Nasza kultura europejska, kultura białego 
człowieka, przestawiła akcent z intelektu 
na rozum. Z tej prima operatio - prostego 
oglądu - przeszła na rozumowanie. Przy-
czyniło się to do kolosalnego rozkwitu 
nauk szczegółowych i techniki, ale zagu-
biono wartości kontemplacyjne, które 
w Kościele od samego początku były bardzo 
silne - weźmy przecież pod uwagę wielkie 
zakony. 

Ale zakony kontemplacyjne w pewnym 
momencie - w okresie nowożytnym - stra-
szliwie odsunęły się od swojego wzoru -
proszę popatrzeć na te szalenie bogate 
opactwa niemieckie czy austriackie, które 
przestały być tym, czym być powinny. 
Również w polskiej kulturze było tak, że 
zakon kontemplacyjny pojmowany był bar-
dziej jako zakon pokutny niż miejsce, gdzie 
należało uprawiać kontemplację. Podkreś-
lano raczej ekspiację - dokonywanie pokuty 
- co jest bardzo ważne - ale jednak kon-
templacja jest najważniejsza. 

Z drugiej strony, niewątpliwie wielką 
nadzieją jest odradzanie się zakonów kon-
templacyjnych i powrót do pierwotnej re-
guły. To wielka pociecha obserwować ten 
wielki wzrost powołań do zakonów kon-
templacyjnych. W wielu punktach to od-
żywa; jest to proces powrotu do źródeł. 

Przede wszystkim jednak trzeba ciągle 
pamiętać, że w Kościele Katolickim doko-
nało się coś zasadniczego, coś, czego nie 
było nigdzie indziej - w żadnej innej kul-
turze - mianowicie Sobór Watykański II. 
Sobór jest wielkim hasłem powrotu do 
sedna - jest wezwaniem do kontemplacji. 
Wszystkie spaczenia i błędne ścieżki, 
którymi szło się w ciągu wieków, wynikały 
stąd, że pewne wizje potęgi państwowej, 
bogactwa czy doczesnego sukcesu przy-
ćmiewały rzeczy najbardziej zasadnicze. 

Ale już sam Sobór był owocem odro-
dzenia się wielkich zakonów kontempla-
cyjnych - przede wszystkim ośrodków be-
nedyktyńskich, dominikańskich, cyster-
skich i karmelitańskich. To droga, bez 
której nie byłoby tych dzisiejszych wielkich 
wspólnot, które nawiązują do ducha wiel-

kich zakonów i do ducha wielkich kontem-
platyków i mistyków epoki, jak Marta Ro-
bin czy Ojciec Pio. 

Jak słusznie powiedział jeden z archi-
tektów ostatniego Soboru, Kardynał Con-
gar, instytucjonalny Kościół Rzymski na 
obecne czasy przynosił dwa wielkie światła. 
Tymi światłami dla naszej epoki są „czyści 
kontemplatycy": Mała Teresa od Dzieciątka 
Jezus i Karol de Foucauld. To przecież 
typowe modele kontemplacyjne - Mała 
Droga i Mały Brat. Najprostsza droga i brat 
wszystkich ludzi. Nieprzypadkowo św. Teresa 
z Lisieux jest najmłodszym, ostatnim Dok-
torem Kościoła. 

Bez powrotu do kontemplacji i ożywie-
nia ośrodków kontemplacyjnych nie ma 
mowy o prawdziwym aggiornamento Koś-
cioła. Kościół Katolicki ma wielkie skarby, 
do których trzeba sięgnąć i nadrobić 
wszystkie dysproporcje. 

Jednak czy w dzisiejszej kulturze, 
w której prawidłowy rozwój natury jest 
tak trudny, wydaje się nawet, że ta kul-
tura to pękniecie natury ludzkiej pogłę-
bia, czy to wezwanie do budowania życia 
nadprzyrodzonego na maksymalnie roz-
winiętej przyrodzoności jest jeszcze 
aktualne? Wyniszczenie natury przyro-
dzonej człowieka wydaje się dziś szcze-
gólnie jaskrawe. Takie zjawiska, jak al-
koholizm, narkomania czy uzależnienie 
od pornografii, to przecież sytuacje, któ-
re wręcz uniemożliwiają czyste i zarazem 
naturalne patrzenie. Czy to, co mówi Pan 
Profesor, jest również propozycją dla 
tych, którzy sami „podnieść się nie mo-
gą", którzy nawet nie wiedzą, że upadli? 

W tradycji chrześcijańskiej są dwie 
wizje natury ludzkiej. Jest wizja, która 
w świecie łacińskim nawiązuje do św. Au-
gustyna, i jest wizja, która nawiązuje do św. 
Tomasza. Jaka jest różnica między tymi 
optykami? Każda z nich jako wizja chrześ-
cijańska przyjmuje pęknięcie i ranę zadaną 
przez grzech pierworodny, który powoduje 
całą nieodłączną niedoskonałość natury 
ludzkiej, ale akcenty - w każdej z tych wizji 
- są rozłożone inaczej. 

Scriptores Scholarum 1 1 



Rozmowa z prof. Stefanem Swieżawskim 

U św. Augustyna akcent jest o wiele 
bardziej pesymistyczny. Człowiek bez łaski 
Bożej, bez życia nadprzyrodzonego właści-
wie nic nie może zrobić dobrego. Natura 
ludzka jest tak gruntownie zepsuta, że 
zostawiona samej sobie nie może wytwo-
rzyć nic dobrego. Tu ma swoje zakotwicze-
nie program, który uważa, że tylko i wyłą-
cznie głoszenie Słowa Bożego, budzenie 
wiary, rozwinięcie życia sakramentalnego 
może dać cokolwiek dobrego. 

Wizja św. Tomasza jest inna. Człowiek 
z natury, bez pomocy życia nadprzyrodzo-
nego w zakresie cnót moralnych i intelek-
tualnych może zbudować i realizować 
właściwe życie moralne. Życie moralne, 
które nie będzie doskonałe, ale będzie do-
bre. Dlatego pełnia doskonałego życia mo-
ralnego może się rozwinąć dopiero wtedy, 
gdy działają cnoty teologiczne. Dopiero 
w teologicznych cnotach występuje - jako 
cnota budująca - miłość, która jest właści-
wie tym cementem dającym możliwość 
budowy pełni życia moralnego. Niemniej, 
to bardzo ciekawe, że bez tych cnót teolo-
gicznych - wiary, nadziei i miłości - może 
się jednak rozwinąć etyka, może się roz-
winąć właściwa i dobra moralność, ale nie 
będzie to moralność doskonała. W porządku 
przyrodzonym nigdy nie możemy dojść do 
takiej doskonałości. Doskonała będzie do-
piero na poziomie nadprzyrodzonym. Ale 
w realizowanej moralności przyrodzonej 
stajemy jakby przed tym „otworem" i ko-
niecznością wypełnienia pęknięcia i niedo-
skonałości, która tkwi w naturze. Ale na-
tura jest dobra, chociaż niedoskonała i zra-
niona. Potrzebuje koniecznie wypełnienia 
w całym powołaniu ewangelicznym, ale to 
nie znaczy, że sama skazana jest tylko na złe 
rezultaty. Nigdy tak nie można powiedzieć. 
Owszem, wyniki są niedoskonałe i wyma-
gają nieustannej korekty, ale są dobre. 

Nie sądzi Pan Profesor, że te dwie 
wizje pochodzą stąd, że Tomasz i Au-
gustyn mieli dwa całkowicie różne do-
świadczenia działania łaski w życiu? To-
masz od samego początku był otoczony 
warunkami, które jego nadprzyrodzoną 

naturę pielęgnowały, a przynajmniej nie 
dały jej zboczyć na złe ścieżki (w wieku 
5 lat trafił do opactwa benedyktynów). 
Tymczasem Augustyn miał bardzo rady-
kalne doświadczenie życia upadłego 
i bardzo mocne doświadczenie wyzwo-
lenia pod wpływem łaski. 

Jest niewątpliwie prawdą, że w ogóle 
budowanie tych najprostszych ludzkich 
cnót intelektualnych i moralnych jest pracą 
gigantyczną. Oczywiście, że społeczno-
-kulturalne warunki mogą być takie, że tę 
pracę praktycznie uniemożliwiają. Dlatego, 
moim zdaniem, niesłychanie ważne jest 
wprowadzanie w przyrodzone życie 
społeczne takich rozwiązań, które łagodzą 
złe sytuacje w swoich wszelkich przeja-
wach, ale nie można od razu odwoływać się 
do życia nadprzyrodzonego. 

Zgadzam się, że często występują na-
wrócenia i przemiany w człowieku doko-
nywane w sposób rewolucyjny - tak jak 
u św. Pawła czy u narkomanów, czy nawet 
zbrodniarzy, którzy nagle się odmieniają 
dzięki jakiemuś ogromnemu uderzeniu 
sfery nadprzyrodzonej. Ale, równocześnie, 
nie wolno zapominać, że trzeba robić 
wszystko, co tylko jest możliwe, aby sfera 
przyrodzona, w której żyjemy, była taka, by 
jak najbardziej sprzyjała normalnemu roz-
wojowi cnót przyrodzonych w człowieku. 

Jeśli będziemy ten naturalny poziom 
przeskakiwać, to będzie tu coś podobnego 
do tego, co dzieje się z fideizmem w sferze 
intelektualnej. Nie wolno nam powiedzieć 
w ten sposób: ponieważ jest bardzo trudno 
dojść do pełnej harmonii wiary i intelektu, 
wobec tego przekreślamy możliwości inte-
lektu i wszelkie najważniejsze sprawy zos-
tawiamy dziedzinie wiary. Jeśli się na to 
zgodzimy, to wówczas w poznawczej dzie-
dzinie czysto przyrodzonej zostają jedynie 
czysto wymierne sprawy - logika, a cała 
reszta staje się dziedziną wiary - a to nie 
jest prawda o ludzkich możliwościach po-
znawczych. 

Tak samo jest w dziedzinie moralnej. 
Potrzebne jest uznanie ważności i wartości 
etyki przyrodzonej - oczywiście przy całym 

1 2 Scriptores Scholarum 



.Całe życie się przygotowujemy..." 

uznaniu i przyznaniu zasadniczej wartości 
życia nadprzyrodzonego. Ale na to, by 
zrozumieć pełne funkcjonowanie cnót teo-
logicznych trzeba zrozumieć, że te cnoty 
teologiczne mają i muszą mieć swoje opar-
cie na zdrowej bazie cnót przyrodzonych. 

Oczywiście, zgadzam się, iż mogą być 
takie sytuacje zepsutej kultury i całego za-
plecza społecznego, że rzeczywiście upra-
wianie wszystkich przyrodzonych cnót 
moralnych i intelektualnych staje się bar-
dzo trudne, ale to nie zwalnia z obowiązku, 
by tę przyrodzoną sferę ciągle udoskonalać. 
Nikt nas z tego obowiązku nie zwolni. 

Dlatego widzę tu pewną paralelę do 
problemu fideizmu. W praktyce chrześci-
jańskiej ostatnich wieków było właśnie tak, 
że zaniedbano całą sferę przyrodzoną. Ona 
została rzeczywiście potraktowana jako ta 
massa damnata u św. Augustyna. To surowe 
spojrzenie dało taką wizję, że rzeczywiście 
szansę mają tylko ludzie, którzy się abso-
lutnie odcinają od tego świata i idą w zde-
cydowanym kierunku wprowadzenia cze-
goś na kształt chrześcijańskiej kontrkultu-
ry. Tymczasem Sobór staje na całkowicie 
odmiennej pozycji. Congarmiał rację, kiedy 
powiedział, że - mimo pozorów - ostatni 
Sobór jest soborem najbardziej Tomaszo-
wym, bo stanął na stanowisku aprobaty 
przyrodzoności. Patrząc na przyrodzoność, 
nie można wyłącznie śledzić pęknięć i na 
nich zatrzymywać całe spojrzenie. Zasada 
„zło dobrem zwyciężać" - dotyczy sfery 
nadprzyrodzonej i przyrodzonej. 

Jakie wobec tego są powody tak 
głębokich różnic? 

Całe to zagadnienie bardzo mocno 
wiąże się z tym, co zawsze mocno piętno-
wał ksiądz Korniłowicz. Twierdził miano-
wicie, że w niektórych kręgach chrześci-
jaństwo - w zakresie antropologii - stało 
się angelizmem. Tymczasem ideał człowie-
ka jako anioła jest totalnym nieporozumie-
niem. Człowiek jest człowiekiem i ma 
swoją, ludzką naturę w pełni rozwinąć. Nie 
można powiedzieć, że człowieczeństwo jest 
złe, niedobre i wydane na łup zepsuciu, 
dlatego trzeba „skoczyć" w nadprzyrodzo-

ność - a na całe człowieczeństwo zapuścić 
kurtynę. Moim zdaniem za takim podejś-
ciem kryje się jakiś fałszywy dualizm. Dla-
tego tak ważna jest Tomaszowa antropolo-
gia i teologia - przy całej poprawce jej 
epokowych uwarunkowań. 

Zasadniczo Tomaszowa koncepcja czło-
wieka nastawiona jest na całość natury 
ludzkiej. Nastawiona jest na konieczność 
zmartwychwstania i na centralną w naszej 
wierze rolę Wcielenia oraz wszystkich tych 
dogmatów, które dźwigają naturę ludzką. 
Tak to trzeba nazwać. Wizja Tomaszowa to 
ucieczka od hiperspirytualizmu i angeliz-
mu. 

Człowiek nie jest powołany do tego, by 
stać się aniołem. Człowiek jest powołany 
do tego, by stać się człowiekiem. Chrystus 
jako człowiek jest na całą wieczność. 

Co zatem zrobić ze św. Augustynem? 
Augustyn nie jest do odrzucenia, jego 

wizja jest właśnie dla cudem nawróconych. 
Ale normalna droga to droga św. Tomasza. 

Wielu jednak wątpi w to, że Akwinata 
dalej jest wzorem. 

Bardzo często o tym mówiłem i to od 
różnych stron. Przede wszystkim aktualna 
rola św. Tomasza o tyle jest ciągle żywa, o ile 
aktualna jest filozofia metafizyczna - czyli 
filozofia bytu. Filozofia bytu nie starzeje 
się. Po prostu te wątki u św. Tomasza, które 
stanowią filozofię bytu i jej aplikacje, 
przede wszystkim jego teoria człowieka -
antropologia filozoficzna, są tymi działami 
jego myśli filozoficznej, które nie starzeją 
się. 

Zawsze powtarzam, że to, co jest 
słuszne w myśli Platona, Plotyna, Arysto-
telesa i w myśli jakichkolwiek autorów, jest 
jakimś uzupełnieniem, a często pogłębie-
niem refleksji metafizycznej, i to jest za-
wsze aktualne. Wcale nie chodzi o to, czy to 
jest Tomasz, Platon czy Heraklit. Chodzi 
o wielkie osiągnięcia refleksji metafizycz-
nej. Nie chodzi o to, by Tomasza przyjmo-
wać dzisiaj integralnie. Przecież każda 
wielka rzecz powstaje w określonych wa-
runkach historycznych i dzieło Akwinaty 
trzeba z jednej strony widzieć jako twór 

Scriptores Scholarum 1 3 



Rozmowa z prof. Stefanem Swieżawskim 

UJ 

M WM 

m 

m. 

'•WM 

W % 

historyczny, ale jednocześnie w tym wy-
tworze XIII wieku - podobnie jak 

w twórcz-
ości IV czy 
III wielu 
przed Chr. 
- trzeba 
widzieć to, 
co jest po-
nadczaso-
we. Ale 
nawet 
wówczas 
trzeba 
mieć świa-
domość, że 
jest to 

twórczość określonego hic et nunc, wyciągać 
to, co jest aktualne zawsze. Na tym polega 
filozofia klasyczna - i dlatego filozofia 
klasyczna nie starzeje się. 

To wielkie nieporozumienie, gdy od-
wołując się do św. Tomasza, wprowadza się 
jego filozofię przyrody, czyjego filozofię 
społeczną. Te dziedziny były u niego bardzo 
ściśle związane z epoką. Równocześnie 
jednak całe pokłady jego filozofii - a przede 
wszystkim teologii - są nieprzemijające. 
One właśnie dotykają najgłębszych prob-
lemów tkwiących u źródła. 

Tu nie tylko chodzi o to, że Tomasz nie 
może być zideologizowany, podręcznikowy 
czy drętwy, ale chodzi o to, że pewne działy 
Tomasza mają ten przywilej, że są wciąż 
aktualne, tak samo jak wszystkie działy 
wielkiej filozofii, nie tylko Tomasz. Przecież 
gdy dziś czytamy dialogi Platona, to odnaj-
dujemy tam również osiągnięcia aktualne 
do dziś. 

Oczywiście trzeba też pamiętać, że To-
masz - tak jak każdy myśliciel średnio-
wieczny - j e s t przede wszystkim teologiem 
i jego filozofia jest wpleciona w teologię, 
która filozofii potrzebuje. Tomasz jednak 
doskonale widzi różnicę między tym, co 
jest refleksją filozoficzną, a tym, co jest 
refleksją teologiczną. 

Zmieńmy trochę temat Czy uważa 
Pan Profesor, że wracając do własnych 

źródeł, możemy się czegoś uczyć od 
innych religii, czy nawet od całych kul-
tur? 

Myślę, że musimy się bardzo dużo 
uczyć od Wschodniego Chrześcijaństwa. 
Jestem wielkim entuzjastą zbliżenia się do 
Wschodniego Kościoła. Niestety on 
„u góry" jest ciągle strasznie upolitycznio-
ny. Jednak jego duchowość zawiera wspa-
niałe rzeczy. Od dawna mamy z żoną bar-
dzo bliskie kontakty z bazylianami, a więc 
z unitami, ale mamy też bliskie kontakty 
z księdzem Paprockim, to wieki prawo-
sławny teolog. 

Moja współpracownica robi doktorat 
0 Grzegorzu Palamasie. To jest XIV wiek. 
Okazuje się, że filozofia i teologia bizan-
tyjska jest nam bardzo bliska i mamy tu 
bardzo dużo do nauczenia się. Św. Tomasz 
jest znakomitym mostem porozumienia -
tylko nie tomizm zideologizowany, ale sam 
św. Tomasz. Te sprawy dobrze widział Ma-
ritain. 

We Wschodnim Chrześcijaństwie na-
prawdę jest wielka teologia. Gdyby teologia 
wschodnia była lepiej znana w średniowie-
czu łacińskim, gdyby było więcej kon-
taktów, to myślę, że zupełnie inaczej roz-
winęłaby się myśl łacińska. No, awliturgii... 
To przecież wspaniała liturgia - bizantyjska 
1 syryjska - która przynosi bardzo wiele 
ważnych elementów. 

Zbliżenie jest bardzo ważne i na pewno 
wiele byśmy zyskali. Niestety największa 
trudność polega na tym, że Kościół Mo-
skiewski i Kościół Serbski są przeżarte 
polityką i te kontakty „od góry" są bardzo 
ryzykowne, ale „dół" chce zbliżenia. 

Przywołał Pan Profesor rolę Chrześ-
cijaństwa Wschodniego, zwłaszcza 
w zakresie ubogacenia teologii i liturgii. 
Czy Chrześcijaństwo Protestanckie mo-
że nas czymś ubogacić? 

Może. Myślę, że protestantyzm już 
dużo zrobił, zwracając uwagę na ważność 
kontaktu z Pismem św. To jest pierwsza 
rzecz. Za moich dziecięcych czasów jeszcze 
było tak, że nie wolno było czytać Pisma 
św. kiedy i jak się chciało. Były takie partie, 

1 4 Scriptores Scholarum 



.Całe życie się przygotowujemy..." 

do których nie bardzo wolno było zaglądać. 
Tu się bardzo wiele zmieniło i musi się 
zmienić. 

Drugą sprawą jest uproszczenie struk-
tury wspólnoty, chodzi tu o udział świec-
kich w życiu Kościoła. Mam wrażenie, że 
również ciągle czeka na odkrycie wiele 
pięknych doświadczeń życia duchowego 
protestantów. Natomiast oczywiście, że 
istnieje pewien problem i trudność - spra-
wa kapłaństwa i sakramentów. Właściwie 
tego tam nie ma. Dlatego nadzieja w takich 
wspaniałych ośrodkach, jak Taize. Oni się 
jednak do tego zbliżają i widzą ten brak. Ale 
uważam, że protestantyzm ma bardzo dużo 
wartościowych elementów. Poza tym chorał 
protestancki jest niezwykle piękny. 

A kultury dalekowschodnie? 
Daleki Wschód też nam może bardzo 

dużo dać. Trochę śmiejemy się z tych wia-
traczków buddyjskich i kręconych 
młynków, ale to jednak jest coś podobnego 
do naszego Różańca. To jest modlitwa 
prawdziwa. Fakt, że ona tak kręci... ale my 
przesuwamy paciorki i mówimy Zdrowaśki, 
które są takim otwieraniem się na Trans-
cendencję, i to jest bardzo podobne. 

Osobiście mam głębokie przekonanie, 
że buddyzm jest bardzo głęboko religijny 
i teistyczny, że Nirvana to nie jest pustka, 
że to jedynie pozorna jej interpretacja. Czy 
nie jest ona po prostu tym, o czym mówią 
nasi wielcy mistycy - że Bóg jest w ogóle 
Nie-bytem, w tym sensie, że nie można 
o nim w ogóle nic orzec? 

Nasz przyjaciel Roger - Mały Brat, który 
od przeszło 30 lat żyje w Hong-Kongu, 
napisał nam w jednym z listów, że został 
zaproszony przez Dalajlamę do klasztoru 
w Indiach, w którym przebywał przez 3 
miesiące. Te listy Rogera są bardzo cieka-
we. Jest zachwycony zwłaszcza Dalajlamą; 
twierdzi, że to osoba o niezwykłej głębi, 
a klasztor tybetański to autentyczne życie 
duchowe. Dlatego myślę, że nie wolno nam 
patrzeć na Daleki Wschód z taką nieufnością. 

Ale czy rzeczywiście ten np. czciciel 
Śivy kontempluje to samo, co wierzący 
chrześcijanin? 

Gdy patrzy się na hinduizm, trudno się 
oprzeć temu, co Klemens Aleksandryjski 
nazywał logoi spermatikoi - ziarna prawdy. 
Jak mówiłem, myślę, że oni tę rzeczywis-
tość, która kryje się pod nazwą Śivy, wiążą 
z prawdziwym Bogiem i pośrednikiem 
między Bogiem i ludźmi. Myślę, że chodzi 
im o Logos, o Jezusa Chrystusa. I kiedy św. 
Paweł mówi o nieznanym Bogu, to właśnie 
ma na myśli. Tak jest z bardzo wieloma 
religiami - dlatego ekumenizm i dialog 
międzyreligijny jest tak wielką sprawą. 

Ale czy nie istnieje pokusa rozmycia 
specyfiki każdej z duchowości lub utraty 
własnej tożsamości religijnej? 

Myślę, że Gandhi miał świętą rację, gdy 
mówił do ludzi, którzy do niego przyjeż-
dżali i chcieli się od niego uczyć właściwe-
go postępowania: „Czemu wy tutaj przy-
jeżdżacie, macie przecież Ewangelię!". 

Postać Chrystusa i jego nauka jest taka, 
że z istoty swej przerzuca mosty do innych. 
To nie ulega najmniejszej wątpliwości. 
Ekumenizm właśnie na tym polega. Tak 
zwane niebezpieczeństwo rozpłynięcia się 
to obawa ludzi małej wiary. Człowiek, który 
nie jest przekonany o prawdziwości włas-
nych poglądów, zawsze będzie miał tego 
rodzaju obawy. Myśli mniej więcej w ten 
sposób: Ja nie chcę mieć kontaktów z inny-
mi, bo kontakt z innymi wytrąci mnie 
z mojego stanowiska. To samo dzieje się 
w dziedzinie społecznej, przyrodzonej, 
w sprawach narodowych czy politycznych. 
Na przykład: Chcę, żeby Polska była pań-
stwem narodowym i żeby wszyscy miesz-
kańcy w Polsce byli Polakami, a nie jeden 
Ukraińcem, jeden Cyganem, ktoś znowu 
kimś innym, gdyż to grozi rozbiciem pol-
skości. Moim zdaniem to jest skutek nie-
wiary w autentyczność i wartość polskiej 
kultury. Tak samo niechęć do ekumenizmu 
jest skutkiem niewiary w autentyczną war-
tość i prawdę chrześcijaństwa. Kto poważ-
nie traktuje swoją wiarę i kulturę, nie bę-
dzie bał się kontaktu i otwarcia na innych. 

Oczywiście, że lefebvryzm uważa obec-
ność Papieża w Asyżu obok Dlajlamy za 
największe sprzeniewierzenie się Kościoła. 

Scriptores Scholarum 1 5 



Rozmowa z prof. Stefanem Swieżawskim 

Ale taki tradycjonalizm zmierza zupełnie 
w innym kierunku. Moim zdaniem na tym 
polega autentyczny ekumenizm, żeby każda 
autentyczna religia doszła do swoich 
źródeł. Dojście do tych głębokich źródeł 
pokaże prawdę i tam się spotkamy. 

Problemy jednak rodzą się stąd, że 
ludzie naprawdę nie traktują chrześcijań-
stwa poważnie. Jeżeli chrześcijaństwo bie-
rze się jako jakąś rzecz zależną od sytuacji 
polityczno-gospodarczej świata, to oczy-
wiście, że Kościół się rozleci. Dokładnie to 
samo słyszałem już przed Soborem: Aa... 
masoni uważają, że wystarczy zwołać nowy 
sobór, a Kościół się rozpadnie. Do dziś 
powtarzają to integryści. To jest straszna 
pokusa, powiedziałbym nawet: diabelskie 
wykręcenie prawdy. A przecież Kościół 
trwa nadal i ciągle odnajduje swe źródło. 
A Jan Paweł II ma chyba specjalny charyz-
mat przerzucania mostów do innych religii, 
bo takiego zbliżenia, jakie się za jego pon-
tyfikatu dokonało, jeszcze nigdy nie było. 

Dalajlama mówi, że każdy powinien 
pozostać w swojej tradycji, a Karol de 
Foucauld też nie nawraca, tylko świad-
czy... 

Oczywiście, bo nawrócenie przychodzi 
na zupełnie innej drodze. Sw. Tomasz mówi 
przecież zupełnie to samo: „Grzech śmier-
telny popełnia ktoś, kto nawracając się, nie 
jest do tego przekonany". Czyli jego obo-
wiązkiem jest żyć autentycznym życiem 
religijnej wiary, w której został wychowany. 
A kiedy się do tej una religio in rituum 
yarietate dojdzie, i kiedy będzie jedna 
owczarnia i jeden pasterz - tego nie wia-
domo. Na razie każda religia powinna iść 
do jak największego własnego autentyzmu 
i każdy wierzący całą siłą winien dążyć do 
zbliżenia i do jedności. Kiedy to nastąpi -
nie wiadomo, ale to jest realizacja prośby 

Chrystusa, aby byli jedno - ut unum sintl 
Trzeba się ciągle oczyszczać z wszystkich 
grzechów przeciw jedności, a wszyscy je 
czynimy. 

Przyzna Pan Profesor, że to poglądy 
bardzo rewolucyjne... 

Ale Sobór jest właśnie taki, cały Sobór 
jest rewolucyjny... 

Ale mało kto mówi, że każdy w swojej 
religii powinien dążyć do jak najwięk-
szego autentyzmu, raczej mówi się 
o wezwaniu do nawracania. 

Nawracać? Co znaczy nawracać? Nim 
zaczniesz nawracać, daj drugiemu poznać! 
Niech pozna! Przede wszystkim dać poznać 
autentyczne, codzienne, głębokie życie 
chrześcijańskie. 

Zbyt dużo zbrodni i krzywd uczyniono 
niewłaściwym nawracaniem w imię Krzyża. 
Rozumiem, dlaczego nie chcą Krzyża. Dla 
wielu Krzyż jest naprawdę przykrym sym-
bolem. W imię Krzyża zmuszano do na-
wrócenia. W XIV wieku spalono całą Sy-
nagogę ze wszystkimi Żydami wewnątrz -
w imię Krzyża. A Krzyżowcy w Jerozolimie? 
Można tu wymienić bardzo wiele faktów. 

A jak wobec powyższego interpreto-
wać powiedzenie, że nie ma zbawienia 
poza Kościołem? 

Ludzie żyjący autentycznym przekona-
niem w swojej religii, oni prawdziwie na-
leżą do Kościoła. Absolutnie! Oni nie są 
poza - są włączeni w pełnię życia Kościoła. 
Prawdą jest, że nie ma zbawienia poza 
Kościołem, ale Kościół to jest coś o wiele 
szerszego niż Kościół instytucjonalny. 

Ale chyba duża liczba katolików nie 
jest jeszcze przygotowana do takiego 
postawienia sprawy? 

Nigdy nie będzie. Wszyscy całe życie się 
przygotowujemy... 

Rozmawiali: 
Marcin Iwanicki Tomasz Rakowski, Jacek Wojtysiak. 

Z przygotowywanej książki Sukces nieważny. Z Profesorem Stefanem Swieżawskim roz-
mowy o kontemplacji (wyd. „W drodze") 

wybrał i opracował: Adam Dobrzyński. 

1 6 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

cijaństwa 
- rozmowa z prof. Jerzym Kłoczowskim 

Jerzy KŁOCZOWSKI - ur. 1924, 
historyk (historia kultury polskiej, 

chrześcijaństwa w Polsce oraz 
dzieje Europy Środkowo-

-Wschodniej). Żołnierz AK, 
współzałożyciel KIK-ów i działacz 

opozycji. Emerytowany profesor 
KUL, od 1991 r. dyrektor Instytutu 

Europy Środkowo-Wschodniej 
w Lublinie, przewodniczący 

Polskiego Komitetu ds. UNESCO. 
Wykładowca wielu uczelni 

zagranicznych (m.in. Francji, 
Belgii, Włoch, Holandii, Niemiec, 

Hiszpanii, Kanady i Wielkiej 
Brytanii). Autor i redaktor ok. 600 

publikacji, m.in. książki; 
Dominikanie polscy na Śląsku 

w XIII-XIV Wspólnoty 
chrześcijańskie, Kościół w Polsce, 

w., 

Otrzymał tytuł doktora honoris 
w 

w 

Sorbona w Paryżu {wykładał tu 
w latach 1985-

Zacznijmy od pytania natury ogólnej. Pan Profe-
sor jest jedynym Polakiem współpracującym 
w realizacji pomnikowego dzieła w skali świato-
wej, mianowicie czternastotomowej historii 
chrześcijaństwa. Jak z perspektywy historyka 
przedstawia się sytuacja chrześcijaństwa w roku 
2000, w roku jubileuszowym? 
Prof. Jerzy Kłoczowski: Wchodzimy w okres, 
w którym wszystkie tradycyjne kultury, tradycyjne 
religie ulegają gwałtownym przekształceniom. Zmie-
nia się obraz świata. Weźmy na przykład aspekt 
statystyczny. Obecnie przekroczyliśmy na świecie 
6 miliardów ludzi. Wśród tych 6 miliardów jako 
chrześcijanie deklaruje się około 1/3, czyli tyle samo 
ile pod koniec XIX wieku. Przypomnijmy, że pod 
koniec XVIII wieku tylko około 20% ludzi uważało się 
za chrześcijan. Ponadto we współczesnym obrazie 
świata ważne jest również to, że coraz większą rolę 
odgrywa w nim postawa indyferentna charaktery-
zująca prawie miliard ludzi. Jest to wielkie, nowe 
zjawisko drugiej połowy XX wieku. 

Bardzo ważne we współczesnym świecie jest rów-
nież to, że zmienia się przyczyna, dla której ktoś jest 
wyznawcą takiej, a nie innej religii. Wcześniej była to 
tradycja rodzinna, miejsce i środowisko, w którym się 
urodziliśmy. Tradycyjnie przyznawanie się do tradycji 
chrześcijańskiej (tzn. określenie siebie jako katolika, 
ewangelika czy prawosławnego) oznaczało deklarację 
przynależności w dużej mierze motywowaną kulturo-
wo. Obecnie wszyscy stoimy, w dużo większym stop-
niu niż w przeszłości, przed ogromnymi możliwoś-
ciami wyboru. Cała współczesna kultura z nowymi 
środkami społecznego przekazu (np. internetem) 
stwarza przed każdym człowiekiem bardzo duże 
możliwości wyboru. Rozpiętość propozycji jest tutaj 

1 7 



Rozmowa z prof. Jerzym Kloczowskim 

ogromna: od wielkiego zła (np. pornografia, 
zboczenia wszelkiego typu), po wielkie do-
bro (np. pomoc ubogim). Uważam, że ten 
stan utrzyma się, a w XXI wieku będzie to 
zjawisko dominujące. Wpłynie ono także na 
religię, ludzi wierzących, którym, jak 
wszystkim, grozić będzie zagubienie w nad-
miarze informacji. Także tutaj trzeba będzie 
wybierać spośród wielu możliwości. Dlatego 
tak niezwykle potrzebna jest praca eduka-
cyjna, mądre uświadamianie ludzi kim są, 
w co wierzą, z jaką religią i kulturą się 
utożsamiają. 

Panie Profesorze, wspomniał Pan 
o tzw. religii indyferentnej. Czym ona 
jest? Co ją charakteryzuje? Czy to jest 
ruch, który istnieje tylko w środowisku 
intelektualistów? 

Nie, nie. Broń Boże. Absolutnie nie. 
Dzisiaj to zjawisko dotarło do mas. Na-
stąpiła sekularyzacja masowa. To jest dzisiaj 
kwestia masowego zjawiska. To dawniej 
były elity w Europie. Dzisiaj to jest masowe 
zjawisko. Dobrze wiemy dziś, że w Rosji czy 
na Ukrainie większość ludzi jest indyferent-
na. A i w Anglii czy Czechach też większość 
ludzi jest indyferentna. Są też i tacy, którzy 
mimo formalnej religijności są w istocie 
indyferentni. Sekularyzacja rozumiana jako 
„masowa religia" stanowi ogromny problem 
dla świata, którego konsekwencji nie jesteś-
my w stanie w pełni przewidzieć. Nie można 
tu zamykać oczu. To jest zjawisko, które 
także w Europie jest bardzo mocno obecne. 
Zresztą nie tylko w Europie, bo jest to 
w dużej mierze zjawisko światowe. 

A jeśli idzie o samo chrześcijaństwo? 
Współczesne chrześcijaństwo jest 

w swym głębokim nurcie niesłychanie hu-
manistyczne. Wystarczy wspomnieć II Sobór 
Watykański, spotkanie ekumeniczne 
w Asyżu, dialog prowadzony z islamem, ju-
daizmem, oczywiście z innymi Kościołami 
chrześcijańskimi. Można powiedzieć, że au-
tentyczne chrześcijaństwo zawsze cechuje 
otwartość na innych ludzi. Zamknięcie się 
jest kalectwem - kalek jest rzeczywiście 
bardzo wiele w naszym kraju, ale i na świecie 
też jest ich wiele. Zamknięcie się - to nie-

wątpliwie choroba. Oczywiście, najłatwiej 
jest się zamknąć w swoich własnych przeko-
naniach i wszystkich innych uważać za 
wrogów. Ale to postawa samobójcza, która 
może dać w efekcie tylko zniszczenie, 
chrześcijaństwa w jego historycznych reali-
zacjach nie wspominając. 

To, co Pan Profesor mówi, bardzo 
bliskie jest temu, co głosi papież Jan 
Paweł II. 

Oczywiście, jak najbardziej. Jan Paweł II 
pokazuje chrześcijaństwo prawdziwe, bo 
uniwersalne, ze szczególną troską o czło-
wieka. Jednym z bardzo ważnych zjawisk 
XX wieku jest to, co nazywamy ekumeniz-
mem. Ta zmiana atmosfery między religia-
mi. To jest niesłychanie ważne zjawisko 
także dla świata. Bo tutaj rozstrzyga się 
jego przyszłość. Chrześcijaństwo wraz z in-
nymi religiami jest tym czynnikiem, który 
może ochronić nas przed barbarzyństwem, 
przed anarchią, samozniszczeniem. Ale 
musi to być właśnie chrześcijaństwo i, 
szerzej, religia otwarte na innych. Umiejące 
z tymi innymi współpracować dla dobra 
człowieka. Nie można zamykać się we 
własnym getcie, bo to droga donikąd. 
Oczywiście, jasne, że wyjściem nie może 
być relatywizm i krańcowy pesymizm. Po-
trzebna jest zarówno otwartość na drugie-
go człowieka, jak również mocne korzenie, 
mocna tożsamość kulturowa człowieka, nie 
zaś zatracenie własnej indywidualności. 
Bezbarwne „mięczaki" łatwo mogą się dziś 
stać typem sił zła wszelkiej formy. 

Często słyszy się jednak głosy mó-
wiące, iż chrześcijaństwo się przeżyło, 
że już nic ważnego nie ma nam do 
zaoferowania. Czy np. znaczy ono coś 
dla dzisiejszej Europy? 

Nie można wątpić, że propozycja 
chrześcijaństwa jest ciągle i wszędzie aktu-
alna. Nie jest prawdą, że chrześcijaństwo się 
przeżyło. Ono ciągle niesie ze sobą niesły-
chanie ważne wartości, w tym także sza-
cunku, tolerancji wobec inności, odpowie-
dzialności za przyszłość świata. Nie zapo-
minajmy, że chrześcijaństwo odegrało 
bardzo ważną rolę w procesie formowania 

1 8 Scriptores Scholarum 



Aktualność chrześcijaństwa 

się Europy, co dziś w dobie tworzącej się 
jedności europejskiej nabiera szczególnej 
aktualności. Europa wyrosła z chrześcijań-
skiego kręgu cywilizacyjnego rozwijającego 
się bardzo intensywnie w X wieku; Polska 
wyrosła w tym właśnie kręgu (co stanowi 
temat mej książki Młodsza Europa). Chrześ-
cijaństwo inspirowało wszelkiego rodzaju 
związki społeczne: od rodziny poprzez lo-
kalne wspólnoty społeczno-administracyjne 
aż po liczne organizmy państwowe. Proces 
ten ukształtował specyficzne w skali świata 
oblicze Europy. Po straszliwej katastrofie 
II wojny światowej inspiracja chrześcijańska 
miała zasadnicze znaczenie w początkach jej 
odbudowy i fundamentów nowej jedności. 
Ogromną rolę odegrali zwłaszcza w po-
czątkowym okresie tego procesu chrześci-
jańscy demokraci. „Ojcami" nowej Europy 
nazywamy nie przypadkiem tak znakomi-
tych chrześcijan, jak Szuman, de Gasperi, 
Adenauer. Istotne zasługi w tym zakresie 
miał Pius XII, papież, którego najczęściej 
pamiętamy w związku z kontrowersjami 
dotyczącymi stosunku do nazizmu i holo-
kaustu. Trzeba jednak pamiętać o nim jako 
o wielkim Europejczyku. Inspiracja i filozofia 
chrześcijańska leżą u podstaw tej Europy, 
którą dziś tworzymy z naszym coraz więk-
szym udziałem. 

To wszystko prawda, ale czy Pan 
Profesor nie obawia się tych wszystkich 
lęków, jakie żywią niektórzy przedstawi-
ciele Kościoła, tzn. chęci zamknięcia się 
w sobie, postaw obronnych, wręcz kse-
nofobicznych? 

Ludzie bardzo często to mylą, myśląc, że 
to Europa niesie te niebezpieczeństwa. Nie -
to cywilizacja dzisiejsza wraz z wolnością 
wyboru stwarza takie zagrożenia. Dając 
wielkie szanse stwarza zarazem kolosalne 
zagrożenia i to w skali światowej. Globaliza-
cja może prowadzić do zniszczenia bogactwa 
ludzkich kultur i religii. Człowiek pierwszy 
raz w swojej całej historii stanął w takiej 
sytuacji. Jest to zupełnie nowa sytuacja wy-
boru w takiej skali. Łatwo się wyrwać z każdej 
tradycji. Przejechać można na inny konty-
nent (legalnie lub nielegalnie). Migracje do 

bogatych krajów stają się dzisiaj zjawiskiem 
powszechnym. Ludzie będą mieli większe 
możliwości przemieszczania. Unia Europej-
ska dzisiaj stanowi najbardziej skuteczną 
obronę odrębności narodowych, także drogę 
zabezpieczenia polskiej niepodległości i kul-
tury. Jedynie wspólnym wysiłkiem narodów 
europejskich jesteśmy w stanie przeciwsta-
wić się ogromnym zagrożeniom. 

Zabezpieczenie edukacji na wszystkich 
poziomach, od rodziny poczynając, w huma-
nistycznym duchu solidarności tradycji lo-
kalnych, narodowych i europejskich możli-
we staje się tylko w skali kontynentalnej, 
a więc dla nas - europejskiej. Niebezpie-
czeństwa i przeciwności na każdym kroku są 
tak wielkie i różnorodne, tak łatwo przekra-
czające wszelkie granice, że jedynie sku-
teczna, nie sloganowa, współpraca między-
narodowa daje szanse zachowania wartości, 
które uznajemy za niezbędne i ważne. Unia 
ma w tym sensie służyć także m.in. „sprawie 
polskiej", tak jak i „sprawie" każdego innego 
narodu, każdej wspólnocie na naszym kon-
tynencie. Wszystkie wspólnoty chrześcijań-
skie w Europie powołane są do odgrywania 
szczególnie odpowiedzialnej roli w tym 
wielkim zadaniu. 

Czy można jednak, Panie Profesorze, 
powiedzieć Europejczykowi, że powinien 
wybrać chrześcijaństwo, a nie np. islam? 

Sądzę, iż wchodzimy w czasy, kiedy nie 
możemy tego nakazać Europejczykowi. Bo 
nakazy nic tutaj nie zrobią. Znam Europej-
czyków, którzy od ateizmu poszli do islamu. 
I nie można im tego zakazać. Możemy jedy-
nie mówić, że Europę - także i Polskę -
stworzyło chrześcijaństwo, że jej korzenie 
tkwią w tej religii i kulturze przez nią stwo-
rzonej. Ale nie możemy również milczeć 
o tym, że np. w Polsce od XV do XVI wieku 
mamy również rodziny, które są wyznania 
muzułmańskiego. I nie przeszkadza im to 
być jednocześnie dobrymi Polakami. Ci lu-
dzie są głęboko patriotyczni. Gdy trzeba, 
gotowi są nawet oddać życie za kraj, 
w którym żyją. I o tym nie można zapomnieć. 

Panie Profesorze, znamienne jest 
również to, że tę rozmowę o tolerancji, 

Scriptores Scholarum 1 9 



Rozmowa z prof. Jerzym Kłoczowskim 

szacunku wobec drugiego człowieka, je-
go wyborów prowadzimy w Lublinie, 

mieście, które 

„Człowiek jest istotą w ciągu historii 

grzeszną. W związku b)f}0t 
^ ^ ^ wielu kultur, 

narodowości, 
religii. 

Przypomnij-
my również 
Unię Lubelską 
z 1569 roku 
i wielką kulturę 
Rzeczpospolitej 
przedrozbioro-

wej. W kulturze polskiej w ogóle tkwią 
głęboko te elementy ogólnoludzkie, huma-
nistyczne, głęboko chrześcijańskie. Ude-
rzający jest nurt niechęci do używania siły 
w celu narzucenia religii, jakże bliski du-
chowi II Soboru Watykańskiego i nauczaniu 
Jana Pawia II. Związani od tysiąca lat kultu-
rowo z Zachodem, łaciną i zachodnim 
chrześcijaństwem, jednocześnie przez setki 
lat tworzyliśmy z Wielkim Księstwem Li-
tewskim, czyli dzisiejszymi: Litwą, Białoru-
sią, Ukrainą, federację. Ta unia, która była 
tworzona stopniowo, poczynając od końca 
XIV wieku, a ostatecznie ukształtowała się 
w Lublinie w 1569 roku, jest wielkim doś-
wiadczeniem europejskim. Dzisiaj szuka się 
takich tradycji zjednoczeniowych. Na nasz 
związek należy spoglądać właśnie jako na 
bardzo interesujące doświadczenie integra-
cyjne. A było to zarazem na wielką skalę 
spotkanie chrześcijaństwa zachodniego 
i wschodniego, dwóch wielkich kręgów reli-
gi j no-cywilizacyjnych. Wpływ tego spotka-
nia na nasze kraje i ich kultury był ogromny. 

„Nie jestem królem ludzkich sumień" 
- to przecież Zygmunt August. 

Tak, to jest niesłychanie ważne. Jeśli się 
zastanowimy nad polską tradycją, to jest do 
dzisiaj jej ogromna siła, a dla nas powód do 
dumy, a zarazem do głębokiego rachunku 
sumienia z własnych grzechów. Musimy też 
o niej głośno mówić w jednoczącej się Euro-
pie. To jest to, co jej możemy ofiarować 
najlepszego: autentyczny szacunek wobec 

ludzi innych religii, kultur... I to jest kieru-
nek, w którym winna zmierzać Europa. Fakt, 
że mimo grzechów zachowaliśmy godność, 
że mimo wszystkich opresji zachowaliśmy 
człowieczeństwo. To podnosiła nasza litera-
tura: Mickiewicz, Prus i tylu innych mówiło, 
że człowiek musi być zawsze szanowany. Na 
antypodach prawdziwej polskości był skrajny 
nacjonalizm czy skrajny socjalizm oraz ko-
munizm - najgłębiej sprzeczne z fundamen-
tami polskiej kultury splecionymi z chrześci-
jaństwem. Cała więc wartość prawdziwej 
kultury polskiej leży w umiejętności posza-
nowania innych ludzi, innych kultur, co 
wcale nie oznacza, że jakże często nie do-
rastamy indywidualnie i społecznie do po-
przeczki, jaką stawia nam tak rozumiana 
polskość, ale to właśnie możemy wnieść do 
Europy jako wkład bardzo jej dzisiaj po-
trzebny. 

Idea Europy zjednoczonej, ale Europy 
różnorodnej, nie monolitu? 

Tak jest. I to jest bardzo polska Europa. 
Przywołajmy raz jeszcze Zjazd gnieźnieński 
i Unię Lubelską. Jest to nasza tradycja i na-
leży to podkreślać. Na Zachodzie często nie 
wiedzą, że Polska ma już ważne zjednocze-
niowe doświadczenia historyczne, wielką 
kartę europejską w historii Europy. Jeśli 
bowiem chodzi o nasz kontynent, to właśnie 
różnorodność tożsamości stanowi tę bardzo 
ważną cechę, która wyróżniała Europę 
w historii świata i stanowiła o jej bogactwie, 
genialności oraz promocji. Europy bowiem 
nie stworzyło siłą jakieś jedno imperium, ale 
przeciwnie - można paradoksalnie powie-
dzieć, że Europę stworzyło jej społeczeń-
stwo. Było ono zorganizowane w różne 
wspólnoty, rozmaite grupy ludzkie, mające 
swoją tożsamość i umiejące ze sobą 
współpracować. Europa była zawsze oj-
czyzną małych ojczyzn i narodów, równo-
wagi wspólnot, które wpływały zresztą na 
siebie nieustannie. Dopiero barbarzyński 
XX wiek ogłosił, że człowiek jest np. tylko 
Niemcem, czy że trzeba się podporządkować 
jednemu narodowi, tylko jednej idei. To jest 
najgłębiej sprzeczne z tradycją europejską 
i oczywiście chrześcijaństwem. 

2 0 Scriptores Scholarum 



Aktualność chrześcijaństwa 

Ale chyba głęboko zakorzenione? 
Jeśli zakorzenione, to jako relikt przede 

wszystkim XX wieku i jego anty-humanis-
tycznych ideologii z totalitaryzmem na czele. 
Oczywiście, zawsze będą powstawały za-
mknięte getta i będą one tworzyć swoją 
własną historię i wizję świata. Każde jednak 
getto to na dłuższą metę skazanie się na 
zubożenie, na wymarcie; nie jest to więc 
żadne wyjście. Implikacje są kolosalne 
i w związku z tym niesłychanie pilnym po-
stulatem jest, by w pierwszym rzędzie poznać 
lepiej swych najbliższych sąsiadów i uczyć się 
współżycia z nimi. Każde sąsiedztwo, lokalne 
czy narodowe, jest konfliktogenne, ale pro-
wadzi też do wymiany. Potrzeba wzajemnego 
zrozumienia i poznania się ma tu kluczowe -
dziś zwłaszcza - znaczenie. 

Panie Profesorze, wskazuje Pan na 
potrzebę przypominania o naszej chlub-
nej przeszłości Europie, ale przecież 
faktem jest, że nawet sami Polacy często 
o tym nie wiedzą. 

Tym bardziej ważna jest znajomość his-
torii, edukacja ukazująca nasze kulturowe 
korzenie. By znaleźć się we współczesnym 
świecie, wszystkim nam jest potrzebna edu-
kacja - od niemowlaka po trzeci wiek. Cho-
dzi o to, by nawzajem sobie pomagać, po-
nieważ następują niebywale szybkie i głębo-
kie zmiany w naszym otoczeniu, do których 
nie wszyscy potrafią się przystosować. Cho-
dzi o to, by ludzie ten świat rozumieli, 
a zarazem pozostali sobą. Każdy człowiek 
jest ważny, ale wszystkich trzeba wyraźnie 
dowartościować kulturowo. Inaczej rodzą się 
kompleksy. Brak tożsamości - to po prostu 
nowoczesne barbarzyństwo; gdy człowiek 
nie wie kim jest, rodzi się chaos i agresja, 
generalna anarchia i dalej groźba nowych 
totalitaryzmów. Pogłębiona tożsamość spra-
wia, że ludziom kultury łatwiej jest się 
spotkać z innymi i odnaleźć wspólne ele-
menty. Ludzie polskiej kultury z ogromną 
łatwością odnajdują się w Europie i znajdują 

wspólny język z ludźmi kultury europejskiej. 
Trzeba o tym pamiętać. 

Nie zmieni to jednak faktu, że ciągle 
będą osoby, które będą obawiać się Unii 
Europejskiej jako tygla, w którym zacie-
rają się narodowe tradycje? 

Ale sukcesem będzie już to, że takich 
osób nie będzie wiele. Trzeba ciągle powta-
rzać: Europy nie można zamknąć w jedną 
formułę, bo jest na to za bogata. Tożsamość 
Europy, to rdzeń narodowy oraz świadomość 
zawsze otwarta na innych. Prawdziwy Euro-
pejczyk szanuje siebie, swe korzenie, swój 
język i kulturę narodową, ale zarazem nie 
umniejsza tych samych wartości u innych. 
I tu jest bardzo ważne nasze doświadczenie 
polskie i wspólnej Rzeczypospolitej na-
rodów. Skrajne nacjonalizmy oraz totalita-
ryzm^ niezależnie od swych barw, są za-
przeczeniem - powtórzmy to z naciskiem -
historycznej tradycji europejskiej i polskiej. 
Ale wierzę, że dziś - mimo wszelkich prze-
ciwności - mamy szansę zbudować wspólną 
Europę na bardzo nowych i zarazem trady-
cyjnych podstawach. Jest to szansa jedyna 
w swoim rodzaju, wielkie wyzwanie histo-
ryczne, przed którym stoimy. Polska i kultura 
polska w dobie globalizacji w Unii Europej-
skiej ma dziś szanse utrzymania swej tożsa-
mości i niepodległości. Tylko nie popadajmy 
w naiwny optymizm: raju na ziemi nie 
stworzymy. Europa - jak każda ludzka spra-
wa - wymaga czynnego zaangażowania i po-
czucia odpowiedzialności. Należy się pozbyć 
łatwych iluzji. Ale nie wolno nam odwracać 
się od świata. Jesteśmy zań odpowiedzialni. 
I trzeba odwołać się do najgłębszych warstw 
naszego patriotyzmu, humanizmu, chrześci-
jaństwa i europejskości, by podołać - w skali 
indywidualnej i społecznej - wielkim zada-
niom, jakie stawia przed nami XXI wiek. Po 
raz pierwszy od ponad 2000 lat mamy dziś, 
jako Polacy, szansę czynnego współtworze-
nia Europy, którą w pełni będziemy mogli 
określić jako „nasza Europa". 

m 

JS TS 

o 

m m 

m 
2 

o 

E 
m 

Rozmawiali: 
Adam Dobrzyński i Piotr Szalek. 

Opracował: Adam Dobrzyński 

Scriptores Scholarum 2 1 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Wyznania 
agnostyka 

- rozmowa z prof. Janem Woleńskim 

Panie Profesorze, nazwisko Pana kojarzone jest, ogól-
nie rzecz biorąc, z nurtem filozofii analitycznej, czyli 

Jan WOLEŃSKI - tradycją, która zwraca uwagę na precyzję wyrażania 
profesor filozofii n a jasność, ścisłość metody. Ale wiadomo, że filo-

Uniwersytecie zo*ia a n a l i ty c z n a n i e i e s t kierunkiem jednolitym. Czym 
Jagiellońskim - P a n a * e s t fjlojofia analityczna, ta, którą Pan 
/ , „ ? * , Profesor uprawia; jak można ją scharakteryzować? 

opublikował ponad p r o f J a n W o | e ń s k i : F i l o z o f i a analityczna, którą prefe-
SUU p r a c r u j ę j uprawiam orientuje się na logikę. Dokładnie mówiąc, 

naukowycłi. jest polega ona na próbie stosowania wyników logiki formalnej 
autorem takich (np. metalogiki) do pewnych klasycznych zagadnień filo-

książek, jak: zoficznych. Ten nurt nazywa się „formalizmem", niektórzy 
Filozoficzna szkoła mówią o „logicyzmie". Nie jest to oczywiście jedyny nurt 

lwowsko- filozofii analitycznej, są także tacy, którzy uważają, że 
-warszawska analiza powinna dotyczyć potocznych sposobów mówie-

(Warszawa 1985), J e s z c z e inni - że tych wyrażeń, które znane są z historii 
Loaic and fil020^- W moim przekonaniu nie każdy problem filozo-

Philosophy i n the ńcznJ ^ się przełożyć na język logiki. Bierze się to stąd, że 
Lvov-Warsaw School t e ™ i n jest dwuznaczny W jednym znaczeniu 

(T\ A t . i i a o m obejmuje rachunki logiczne i badania nad mmi; to jest ta 
( D e r a r e c M 1 l o g i k a , która jest nazywana logiką matematyczną. Inne 

KotaiDmSKi r o z Uniienie: logika jest sumą semiotyki, logiki formalnej 
(Warszawa 1990), j metodologii nauk. Oczywiście logika w tym drugim 
M e i a m a f e m a t y k a rozumieniu ma znacznie szerszy zakres zastosowania niż 

a epistemologia w pierwszym. Na przykład: można podchodzić analitycznie 
(Warszawa 1993). do zagadnień z zakresu filozofii człowieka (do antropologii 

filozoficznej), nie da się jednak wyrazić tego w języku 
logiki symbolicznej. Podobnie ma się sprawa z różnymi 
problemami z zakresu etyki. Nie jestem fanatykiem filo-
zofii formalistycznej. Uważam, że istnieje tutaj pewna 
gradacja: istnieje wiele problemów, które można analizo-

22 



Wyznania agnostyka 

wać w dość abstrakcyjnym języku logiki 
formalnej, i cały szereg innych, których nie 
da się w ten sposób rozważać. W swoich 
pracach staram się stosować i jedną, i drugą 
metodę. Dlaczego jednak preferuję tę 
pierwszą? Ponieważ ma ona jasne kryteria 
poprawności. I to jest dla mnie sprawa 
fundamentalna. Natomiast jeśli analizuję 
jakiś sens pojęcia potocznego, to właściwie 
kryteria poprawności tej analizy są dość 
delikatne. To zależy od intuicji, którą jeden 
ma taką, inny inną. W zasadzie jednak 
uważam, że zakres analizy filozoficznej jest 
bardzo szeroki, wbrew temu, co się po-
wszechnie sądzi. 

A jak sytuacja filozofii analitycznej 
wygląda na tle filozofii w Polsce? Od 
kiedy można mówić tutaj o filozofii ana-
litycznej? 

Zacząć trzeba od tego, że filozofia ana-
lityczna istniała od zawsze. Filozofem ana-
litycznym był np. Arystoteles. 

O. J,M. Bocheński pisał, że najlep-
szymi analitykami byli scholastycy. 

Może nie wszyscy, ale w dużej mierze 
tak. Pierwszej rangi analitykami byli m.in. 
Anzelm, Abelard, mniej - moim zdaniem -
św. Tomasz, choć jako arystotelik, on także 
był analitykiem. Ockham był naprawdę 
wybitnym analitykiem - ogólnie rzecz 
biorąc, analitykami byli późni scholastycy. 
Nie był jednak analitykiem np. Bonawen-
tura, ale ze zrozumiałych względów. W za-
sadzie jednak każdy filozof coś analizował. 
Nawet Pseudo-Dionizy Areopagita, oraz 
Kuzańczyk, czyli ci, których powszechnie 
uważa się za mistyków. 

Podobnie było i w Polsce, wielu anali-
tyków mieliśmy w dobie Oświecenia. Ale 
tak naprawdę filozofia analityczna na 
świecie powstała dopiero w XX wieku, jako 
program bardzo wyraźny, który ograniczał 
filozofię do analizy; niekoniecznie jednak 
musi to być ograniczenie do problemów 
filozoficznych, lecz metody. Polska filozofia 
analityczna powstała również na przełomie 
XIX i XX wieku. Twórcą jej był Twardowski. 
Potem znalazła ona znakomite rozwinięcie 
w pracach jego uczniów. 

Czy Pan Profesor sięga do wzorców 
z przeszłości? 

Tak, nawiązuję do tradycji szkoły 
lwowsko-warszawskiej. Moim ulubionym 
filozofem jest Kazimierz Ajdukiewicz i jego 
sposób analizy. Uważam, że w polskiej fi-
lozofii jest do czego nawiązywać. Mamy 
dobrą tradycję filozofii analitycznej i trzeba 
ja kontynuować. 

A jak obecnie według Pana Profesora 
przedstawia się sytuacja filozofii anali-
tycznej w Polsce? 

Sądzę, że nieźle. Większość filozofów 
polskich ma świadomość naszych osiągnięć 
analitycznych i w przeważającej ilości 
przypadków, nawet jeśli wielu nie podziela 
stosownych przekonań metodologicznych. 
Są one traktowane jako pewne dobro filo-
zoficzne, które powstało w Polsce, i które 
należy cenić. Tak sądził np. Ingarden, który 
chociaż był krytykiem tej filozofii, uważał, 
że jest ona czymś, co tworzyli Polacy i co 
należy zapisać na dobro filozofii polskiej. 

Pan Profesor podał dość szeroką 
linię rozwojową filozofii analitycznej, 
opierając się na szerokim rozumieniu tej 
filozofii. Należy jednak pamiętać, że po-
jawiło się także wąskie rozumienie filo-
zofii analitycznej, ograniczające ją do 
wybranego obszaru zagadnień. Czy Pan 
Profesor uważa, że filozofia analityczna, 
wykorzystując narzędzia przez siebie 
wypracowane, może owocnie czerpać 
również z innych tradycji, np. fenome-
nologicznej, czy też arystotelesowsko-
-tomaszowej? 

Nie tylko, że może, ale ona już korzysta 
z innych tradycji. Co do tomizmu to sprawa 
jest oczywiście delikatna, bo to jest filozo-
fia - powiedzmy - dawna i jest rzeczą 
dyskusyjną, na ile wątki przez nią podjęte 
warto kontynuować? Chciałbym pozosta-
wić to bez dalszego komentarza, w moim 
przekonaniu nie bardzo warto, ale nie chcę 
w to wchodzić. Natomiast jeśli idzie o fe-
nomenologię, to ostatnimi czasy jej zwią-
zek z filozofią analityczną jest bardzo ścisły. 

Jak, w takim razie, Pan Profesor za-
patruje się na podział na filozofię konty-

Scriptores Scholarum 2 3 



Rozmowa z prof. Janem Woleńskim 

nentalną i filozofię analityczną, obecny 
w wielu podręcznikach historii filozofii? 

Uważam, że istnieje pewna bardzo nie-
dobra tra-

„Ateista wypowiada sąd dycja, która 
negatywny, albo lepiej - on lokuje filo-

neguje zarówno tezę zofię anali-
o istnieniu Boga. jak i o Jego tyczną 

nieistnieniu. Staje obok. w tradycji 
Oczywiście sq tacy, którzy idą anglosa-̂  
dalej i negują istnienie Boga - skiei> któreJ 
i ja, gdyby mnie ktoś przyparł si? Przeciw" 
do muru, przychyliłbym się do stawia tzw. 

stanowiska, ale na razie ^ 0 2 0 ę 

nie jest to konieczne." ontynen-
9 talną. Nie 

będę wchodził tu w szczegóły, bo jest to 
przeciwstawienie absurdalne, biorące się 
najprawdopodobniej z podziałów politycz-
nych, z czasów, kiedy się przeciwstawiało 
politykę brytyjską polityce kontynentalnej, 
europejskiej. Do filozofii podział ten został 
przeniesiony mechanicznie. Ale jeśli już 
pozostawać przy tym rozróżnieniu, to kon-
tynent ma własne źródła filozofii analitycz-
nej; jest to m.in. Bolzano, szkoła Brentany 
(w tym także Husserl, który był uczniem 
Brentany). Niektórzy twierdzą wprost, że to, 
co dobre u Husserla, to właśnie brentanizm. 
Ale to już sprawa indywidualnej oceny). 
Ponadto istnieje pewna tradycja, której 
również nie należy lekceważyć; jest to tra-
dycja neokantowska. Została ona wyraźnie 
zdeprecjonowana, a przecież neokantyści 
postanowili potraktować Kanta analitycznie, 
bardziej nawet niż to czynił sam mistrz. Jest 
tam bardzo wiele ciekawych analiz. Dlatego 
też można mówić o kontynentalnej filozofii 
analitycznej. Koło Wiedeńskie nie pojawiło 
się przecież na wyspach brytyjskich. Frege, 
który uchodzi za ojca filozofii analitycznej 
nie napisał ani jednego słowa w języku an-
gielskim; Russell korespondował z nim 
w języku niemieckim. 

Pan Profesor powiedział, że pewna 
problematyka filozofii arystotelesowsko-
-tomaszowej nie jest warta tego, aby ją 
podejmować i rozważać na nowo. Na-
tomiast Pan problematykę transcenden-

taliów wydobył stamtąd i poddał obrób-
ce metodą filozofii analitycznej. 

Faktem jest, że poświęciłem tej proble-
matyce dwie czy trzy prace. Uważam jed-
nak, że jest to tradycyjny problem filozo-
ficzny, który z pożytkiem można analizo-
wać metodami filozofii analitycznej. 

Ale został on postawiony nie gdzie 
indziej, jak właśnie na terenie filozofii 
klasycznej. 

Tak, jest to prawda. Czy jednak można 
to samo czynić np. z arystotelesowską 
koncepcją substancji; czy w ogóle warto to 
robić metodami analitycznymi? Tego nie 
wiem. Wydaje mi się, że nie bardzo. Ale 
może się mylę? 

Czy transcendentalia to w takim razie 
odosobniony przypadek; czy tomizm 
w wersji egzystencjalnej nie ma nic więcej 
do zaoferowania filozofom analitycznym? 

Tego to ja nie wiem. Ja na to spoglądam 
pod kątem pewnego problemu, który się 
bierze do analizy. Filozof analityczny nie 
bierze ot tak, po prostu filozofii, tylko bierze 
problem. Zagadnienie transcendentaliów, 
które rzeczywiście nie jest popularne 
w świecie, w moim przekonaniu niesie 
pewną fundamentalną problematykę, np. to, 
w jaki sposób zdefiniować byt. Ja w tej 
sprawie jestem szkotystą; uważam, że poza 
bytem reszta transcendentaliów to są raczej 
transcendentalia modalne. Jest to jednak już 
spór w rodzinie. Ogólnie rzecz biorąc, 
uważam, że warto to robić, bo jest to prob-
lem niezależny od jakiegokolwiek świato-
poglądu; jest to po prostu piękny problem 
filozoficzny: co i jak można zdefiniować. 
Czeżowski kiedyś podkreślił, że scholastycy, 
mówiąc o transcendentaliach, że są one po-
nadkategorialne, uznali, że nie są one defi-
niowalne w sposób klasyczny. Nie można 
bowiem znaleźć dla nich rodzaju wyższego 
i różnicy gatunkowej. Transcendentalia są 
pojęciami analogicznymi i dlatego trzeba to 
robić inaczej. Czeżowski zauważył również, 
że intuicję tę potwierdziła logika współczes-
na, dokładniej teoria typów Russella. To 
samo próbował robić również Salamucha 
w swoich analizach transcendentaliów. 

2 4 Scriptores Scholarum 



Wyznania agnostyka 

To wszystko potwierdza fakt, iż trans-
cendentalia są problemem z filozofii scho-
lastycznej, który warty jest tego, aby go 
kontynuować. A czy są inne? Jeśli ktoś 
powiada, że sąd egzystencjalny jest wyra-
zem bezpośredniego doświadczenia, to ja 
mogę podać przeciwko temu racje natury 
logicznej, że tak nie jest. Według mnie jest 
to jakaś inna koncepcja doświadczenia, 
którą można zanalizować. Dla mnie zagad-
nienie to jest jednak interesujące głównie 
jako przedmiot krytyki. Muszę powiedzieć, 
że w tomizmie znajduję wiele problemów, 
które chętnie krytykuję. Oczywiście zakła-
da to, że te problemy są na tyle jasno 
sformułowane, abym mógł sobie z nimi 
poradzić. Albowiem są również tacy filo-
zofowie, z którymi w ten sposób poradzić 
sobie nie mogę. 

Obecnie na terenie filozofii analitycz-
nej bardzo żywy jest problem poznawal-
ności istnienia Boga. Analizie metodami 
współczesnej filozofii analitycznej pod-
dawane są „drogi" św. Tomasza z Akwi-
nu. Problem ten jest jednak typowy dla 
tradycji tomistycznej. 

Co ja mam Panom odpowiedzieć? 
Chodzi o to, iż jest on jeszcze jednym 

przykładem na poparcie tezy, że ta tra-
dycja może być inspirująca dla współ-
czesnych filozofów analitycznych? 
A może według Pana Profesora ta prob-
lematyka nie warta jest tego, aby ją 
kontynuować? 

Oczywiście, że warta. Problemu religii 
się nie zadekretuje w żaden sposób; to jest 
żywy problem, który zawsze będzie intere-
sował ludzi, który będzie interesował filo-
zofów. Tego nie da się w żaden sposób 
uniknąć, wiara pozytywistyczna, że w miarę 
postępu wiedzy obszar religii (wiary) ulega 
zawężeniu, wydaje mi się nietrafna, 
szczególnie w odniesieniu do Polski. Nie 
jestem socjologiem i nie wiem, na ile 
społeczeństwa zachodnie są zlaicyzowane, 
ale w moim środowisku laicyzacja jest 
bardzo duża. Zdaję sobie jednak sprawę, że 
jest to środowisko elitarne i niezbyt liczne. 
Sondaże wskazują jednak, że ludzie w coraz 

większym stopniu odchodzą od Kościoła. 
Nie można jednak wyciągać z tego 
wniosków, że ten proces jest konieczny 
i nieodwracalny. Być może w przyszłości 
doświadczenie ludzkie będzie tak dojmują-
ce, że religia wróci. Tutaj nie można niczego 
przewidzieć. 

A czy dla Pana Profesora jako filozofa 
problematyka z obszaru religii jest inte-
resująca poznawczo? 

Nie bardzo. 
Z powodów obiektywnych, np. dlate-

go, że według Pana Profesora przekona-
nia teistyczne nie są konkluzywne, czy też 
z powodów subiektywnych, osobistych? 

Sądzę, że bardziej z powodów subiek-
tywnych. Są różne drogi do takiego czy 
innego światopoglądu, bardzo często są one 
drogami przypadkowymi. Ja straciłem wiarę, 
jak wielu młodych ludzi, w okolicach matu-
ry. Bardzo często ludzie ją później odzys-
kują. Są tacy, którzy wracają pod presją 
domu, środowiska, sympatii. U mnie w do-
mu nie wymuszano na mnie religijności. 
Powiedziano: twoja sprawa, twój wybór. Nie 
chcę jednak wypowiadać się na temat uza-
sadniania przekonań natury religijnej. Nie-
którzy ludzie je mają i są one pewnie na tyle 
mocne, że dla nich warto je żywić. Ale 
z punktu widzenia jakiejś argumentacji ra-
cjonalnej, one nie są logicznie uzasadnione. 
Nie rozwiązuje to jednak sprawy. 

Bardzo często miałem okazję dyskuto-
wać na te tematy z wybitnymi księżmi. 
Stawiam im pewne pytania dotyczące spraw 
fundamentalnych: Boskiej wszechwiedzy, 
wszechmocy, wolności. Zakładając bowiem, 
że świat stworzył Bóg wszechmogący, 
wszechwiedzący, twierdzimy tym samym, 
że wiedział o każdym najmniejszym wyda-
rzeniu w przyszłości. W jaki więc sposób 
człowiek może odpowiadać za to, co zrobił? 
Posługując się analogią: jeśli ja stworzę coś 
i ono nie działa tak, jakbym tego chciał, to 
wina jest raczej po mojej stronie niż po 
stronie tego czegoś. Księża, ci pytani przeze 
mnie o te sprawy, bardzo często rozkładają 
bezradnie ręce i mówią, że nie znają odpo-
wiedzi na te pytania. 

Scriptores Scholarum 2 5 



Rozmowa z prof. Janem Woleńskim 

Myśliciele religijni wprowadzają jed-
nak tutaj taki termin jak „wolność". Poza 
tym, co innego wiedzieć (znać przysz-
łość), a co innego wpływać na nią, wy-
znaczać ją. Bóg stworzył nas jako istoty 
wolne, to jego największy dar. 

Ale co to jest za wolność. Co ja mogę 
wybrać, jeśli zostałem stworzony przez 
istotę, która mogła pokierować moimi lo-
sami inaczej. Proszę pamiętać, że u Boga 
wola i rozum są tym samym. A zatem, jeśli 
coś zrobił, to chciał coś zrobić, i jeżeli 
chciał to zrobić, to wiedział, co robi. Nie 
spotkałem racjonalnego wyjaśnienia tego 
problemu. A jest to, przynajmniej dla mnie, 
fundamentalny problem wiary. Pytałem o to 
wielu księży. Oni rozkładają bezradnie ręce 
i mówią, że ostatecznie jest to problem 
wiary. Albo się w to wierzy, albo nie. No 
dobrze, ale w takim razie ja u siebie nie 
znajduję podstaw, aby taką wiarę posiadać. 
Rozumiem jednak, że inni ją mają, przyj-
mując jednocześnie, że to zagadnienie jest 
sprawą zbyt tajemniczą, zbyt fundamen-
talną, aby na ten temat mędrkować. Wi-
docznie uznają, że wszystko jest w po-
rządku. Ja tak uznać nie mogę. 

To w takim razie nie rozmawiajmy na 
temat światopoglądu religijnego w ogóle, 
ale na temat światopoglądu Pana Profe-
sora. Jaki jest to światopogląd? Czy jest 
to światopogląd indyferentny? 

Czy jest on indyferentny...? Oczywiście, 
on może być indyferentny intelektualnie, 
ale nie etycznie czy aksjologicznie. Są to 
dwie zupełnie różne sprawy. Wygląda to 
tak: jeśli ktoś mi mówi, no dobrze, jeśliś 
taki mądry, to mi udowodnij, że Bóg nie 
istnieje. Moim zdaniem jest to fundamen-
talne nieporozumienie logiczne, bo nie 
można udowodnić, że coś nie istnieje. Ale 
po prawdzie ja nie mam argumentów roz-
strzygających ani za, ani przeciw. W tym 
sensie jestem więc indyferentny. Jest to 
właśnie ateizm, czy agnostycyzm nie zaś 
antyteizm. Ateista wypowiada sąd nega-
tywny, albo lepiej - on neguje zarówno tezę 
o istnieniu Boga, jak i o Jego nieistnieniu. 
Staje obok. Oczywiście są tacy, którzy idą 

dalej i negują istnienie Boga - i ja, gdyby 
mnie ktoś przyparł do muru, przychyliłbym 
się do tego stanowiska, ale na razie nie jest 
to konieczne. 

Czy obecnie więc zajmuje Pan Pro-
fesor stanowisko agnostyczne? 

Myślę, że kwalifikacje tego typu są 
bardzo trudne i bardzo złudne. Wolę, gdy 
ktoś się mnie pyta, jaki masz stosunek do 
tej czy innej kwestii. Ale jeśli już Pan chce, 
to agnostycyzm jest chyba dobrym termi-
nem. Oczywiście, czasami o Bogu mówię, 
choćby analizując dowody na istnienie Bo-
ga. Uważam je bowiem za dowody, choć 
pozbawione siły przekonującej. 

Czy nie sądzi jednak Pan Profesor, że 
choć agnostycyzm jest lepiej uzasad-
niony, to w praktyce niczym się nie różni 
od ateizmu? 

Być może. Na pewno łączy ich to, że 
zarówno ateista, jak i agnostyk nie będą 
przyjmowali religijnego uzasadnienia dla 
moralności. 

Dotychczas Pan Profesor mówił 
przede wszystkim o swoim światopo-
glądzie negatywnie. Czy pozytywnie 
mógłby Pan Profesor powiedzieć o nim 
więcej? 

Nic, co mogłoby być atrakcyjne. 
A jakie wartości Pan Profesor przyj-

muje? T. Kotarbiński, T. Czeżowski 
uważali, że te wartości, które niesie ze 
sobą tzw. etyka niezależna nie są zbyt 
odległe od wartości ewangelicznych. 

Dla mnie również jest to oczywiste. 
Istnieje pewna pula wartości moralnych, 
które wszyscy akceptują i które ja też 
akceptuję. Nie zalecam indyferentyzmu 
moralnego. Ogólnie rzecz biorąc, zgadzam 
się z Kotarbińskim i Czeżowskim. Sądzę, że 
pod względem korpusu podstawowych tez 
nie ma różnicy pomiędzy chrześcijaninem 
a kimś, kto akceptuje etykę niezależną. Nic 
więcej jednak nie potrafię powiedzieć na 
ten temat. Ważniejsze są - według mnie -
dyskusje na tematy społeczne, dotyczące 
m.in. tego, jak pewne postawy przekładają 
się na postępowanie praktyczne. Ale jest to 
zagadnienie szersze, dotyczące współczes-

2 6 Scriptores Scholarum 



Wyznania agnostyka 

nej Polski. Tym samym zaś temat na od-
rębną dyskusję. Wydaje mi się jednak, że -
wbrew wszystkim eurosceptykom, czy 
wręcz przeciwnikom europeizacji Polski -
indyferentyzm światopoglądowy świata za-
chodniego nie doprowadził do żadnej ka-
tastrofy. Wręcz przeciwnie, ja bym sobie 
życzył, żeby stosunki pomiędzy ludźmi 
w Polsce były takie, jak na Zachodzie. 
Z tego płynie zaś wniosek, że uzasadnienia 
światopoglądowe nie odgrywają zasadni-
czej roli przy uzasadnieniu moralności. 

Pan Profesor mówił o tym, że pewna 
pula wartości jest wspólna wszystkim 
ludziom w Europie Zachodniej. Czy nie 
jest to jednak wynikiem tego, że oblicze 
Europy było kształtowane przez setki lat 
przez chrześcijaństwo i wartości, które 
ono ze sobą niosło? 

Proszę jednak pamiętać, że chrześcijań-
stwo nie było tutaj pierwsze. Kultura eu-
ropejska została ukształtowana nie tylko 
przez chrześcijaństwo. Oparta jest ona na 
trzech filarach: filozofii greckiej, religii 
chrześcijańskiej i prawie rzymskim. Moim 
zdaniem bardzo często nie docenia się 
wkładu Rzymu, stoików, prawa rzymskie-
go. A przecież wprowadziło ono pewne 
fundamentalne zasady, jak np. zasadę do-
brej wiary, czyli takiego traktowania two-
jego kontrahenta, że on cię nie oszukuje. 
Trudno to dzisiaj przecenić. Inną zasadą 
jest zasada domniemanej niewinności, 
długo nie uznawana przez chrześcijaństwo. 
Przecież procesy inkwizycji oparte były na 
zasadzie domniemania winy. Widzą więc 
Panowie, że każda generalizacja tutaj grozi 
pewnym spłaszczeniem. Błędem jest za-
równo przecenianie roli chrześcijaństwa, 
ale także niedocenianie jego wkładu do 
kultury europejskiej. Trudno jednoznacznie 
odpowiedzieć, która kultura miała decy-
dujący wpływ. Wiele elementów dziś ak-
ceptowanych przez chrześcijaństwo poja-
wiło się przecież na obrzeżu, na granicy 
ortodoksji, albo było rezultatem herezji, 
schizmy. Na przykład trudno dziś jedno-
znacznie odpowiedzieć, jakie znaczenie dla 
ukształtowania się moralnego oblicza Eu-

ropy Zachodniej miała Reformacja. Jak by 
wyglądało to oblicze, gdyby chrześcijań-
stwo się nie podzieliło? Chyba Panowie 
przyznacie rację, że przed Reformacją to 
oblicze nie było tak wyraziste. Reformacja 
jednak zmusiła obie strony do wyostrzenia 
pewnych rzeczy, do konsekwencji. Ale do-
prowadziła także po obu stronach do rzeczy 
strasznych. 

Pan Profesor wspomniało procesach 
inkwizycyjnych. Ale przecież to robili 
tylko niektórzy chrześcijanie (nasuwa się 
jeszcze pytanie: czy czynili to chrześci-
janie nominalni czy świadomie wierzą-
cy?), natomiast sama Ewangelia do tego 
nie wzywa. 

Przecież nie muzułmanie. 
Co zatem decyduje o tym, że Pan 

przyjmuje te podstawowe zasady mo-
ralne. Czy jest to wychowanie, tradycja? 

Czy mamy inny wybór? Proszę sobie 
wyobrazić świat nieprzyjmujący tych zasad. 
Czyli, że ludzie kłamaliby, zabijaliby, oka-
leczali siebie nawzajem. Przecież nikt przy 
zdrowych zmysłach nie zaprzeczy tym 
wartościom. 

Myśliciele katoliccy twierdzą jednak, 
że ludzie wierzący są tutaj w lepszej 
sytuacji, ponieważ gwarantem tych war-
tości jest Bóg. 

Pojawia się tutaj jednak pytanie: czy to 
ma jakiekolwiek znaczenie praktyczne? 
W moim przekonaniu nie ma. Patrząc na 
społeczeństwo polskie nie wydaje mi się, 
aby były to jakieś argumenty rozstrzygają-
ce. Statystyka grzechu w każdej populacji 
jest mniej więcej taka sama. Oczywiście 
biorąc pod uwagę przykazania moralne, 
ogólnoludzkie, pomijając zaś przykazania 
kościelne. Nie wydaje mi się jednak, żeby 
chodzenie do Kościoła było jakąś specjalną 
cnotą moralną. 

Czy w takim razie postępowanie Pana 
Profesora w praktyce niczym nie różni się 
od postępowania ludzi wierzących? 

Tego to ja nie wiem. Może jest ono 
lepsze, a może gorsze. Uważam, że postę-
powanie i jednych, i drugich w dziedzinie 
moralności powinno być zgodne z tymi 

Scriptores Scholarum 2 7 



Rozmowa z prof. Janem Woleńskim 

samymi zasadami. Uogólniając, można po-
wiedzieć, że są ludzie wierzący zachowują-
cy się w sposób haniebny, ale są także 
ludzie niewierzący zachowujący się 
w sposób haniebny. Czy Panowie wiedzą, 
że jeden z wzorów moralnych chrześcijań-
stwa, o. M.M. Kolbe, byt na początku anty-
semitą, a później oddal swoje życie za 
drugiego człowieka? 

A zatem kryterium postępowania jest 
dla Pana rozstrzygające w ocenie ludzi. 

Tak, jestem zwolennikiem etyki sytua-
cyjnej. Oczywiście można powiedzieć, że 
jest ona bardzo labilna, że zachowania 
ludzkie generowane przez tę etykę są częs-
to mniej przewidywalne od zachowania 
ludzi przestrzegających pewien kodeks 
moralny. Ale z tego też nie wynika, że ci 
drudzy mają jakąś przewagę. Uważam, że 

tu trzeba naprawdę wnikliwej analizy so-
cjologicznej. Przeświadczenie, że ludzie 
wierzący są w uprzywilejowanej sytuacji 
moralnej, w moim przekonaniu jest abso-
lutnie fałszywe. 

Czy prywatnie Pan Profesor lubi roz-
mawiać na tematy religijne? 

Tak. Ale nie kieruję się jakąś misją, aby 
odciągać ludzi od religii. Może kiedyś, jak 
byłem młodszy. Ale teraz doświadczenie 
nauczyło mnie tego, że generatory wiary 
funkcjonują na zasadach, o których prawie 
zupełnie nie mamy pojęcia. Znam ludzi, 
którzy zgadzają się ze mną we wszystkim, 
a jednak idą do Kościoła. 

Chyba jednak nie we wszystkim, 
przynajmniej w tym, że pomimo wszyst-
ko warto chodzić do Kościoła. 

Niech i tak będzie. 

Rozmawiali: 
Adam Dobrzyński i Piotr Szalek. 

Opracował: Adam Dobrzyński. 

rys. R. Ruzik 

2 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

- rozmowa z Prezydentem Macedonii, 
Borisem Trajkovskim 

(Kościół Ewangelicko-Metodystyczny) 
Wywiad udzielony przez Prezydenta Macedonii, 

Borisa Trajkovskiego# podczas jego wizyty w siedzibie 
władz zwierzchnich Kościoła Ewangelicko-

-Metodystycznego w RP dnia 25.02.2000. 

Ks. Wawrzyniec Markowski: Panie Prezydencie, 
przez długi czas Bałkany nie schodziły z pierwszych 
stron gazet. Jednak, na szczęście, Macedonia nie 
znalazła się w centrum wiru tych dramatycznych 
wydarzeń. Proszę powiedzieć, jaka obecnie, po za-
kończeniu konfliktów w ościennych krajach, jest sy-
tuacja społeczna i ekonomiczna w Macedonii. 
Prezydent Boris Trajkovski: Macedonia rzeczywiście 
nie była na pierwszych stronach gazet, ale zawsze byta 
przygotowana, aby pomóc Europie zrozumieć sytuację, 
jaka istniała na Bałkanach i rozwiązywać rodzące się tu 
problemy. 

Podczas walk w Kosowie Slobodan Miloszević chciał 
sprowokować konflikt etniczny, spowodowany napływem 
uchodźców do Macedonii. Zwyciężyła jednak mądrość 
narodu. I Macedończycy i Albańczycy solidarnie prze-
ciwstawili się tym zamiarom. 

Jednak sytuacja społeczna i ekonomiczna jest skom-
plikowana, bowiem cały region jest w ciągłym procesie 
transformacji tak politycznych, jak i gospodarczych. 

Jak pan Prezydent widzi rolę Macedonii w nowej, 
jednoczącej się Europie? 

Założeniem polityki państwa i wolą narodu mace-
dońskiego jest współpraca z Europą i udział w kształto-
waniu polityki europejskiej, niezależność i współistnienie 
z innymi bez agresji. W ciągu ostatnich lat Macedonia 
pokazała, że jest to możliwe. Jestem przekonany, że 
demokratyczne, a zarazem wieloetniczne państwo, a ta-
kim właśnie jest Macedonia, jest bardzo na Bałkanach 

2 9 



Rozmowa z Prezydentem Macedonii Borisem Trajkovskim 

potrzebne. Myślę, że dla naszych sąsiadów 
pod wieloma względami możemy być wzo-

, rem. Dla 
I I -

prezydentem, ale kiedy 
nastąpił kryzys 

kosowski, poczułem, że 
Bożą wolą jest, abym 

zaangażował się w pełni 
również w służbę dla 

mojej O" 

« 

f s : 

fi 

mu 

mnie oso-
biście jed-
nym z naj-
ważniej-
szych celów 
jest budo-
wanie do-
brych sto-
sunków na-
rodowoś-
ciowych. 

Przez długi czas pracował pan bar-
dzo aktywnie, jako pastor Kościoła 
Ewangelicko-Metodystycznego w Mace-
donii. Proszę powiedzieć o swoich 
związkach z tym Kościołem. 

Całe moje życie i rozwój są nieroz-
dzielnie związane z Kościołem. Nawet 
obecność w tym miejscu jest tego świadec-
twem. Gdziekolwiek jestem, tam odwie-
dzam Kościół, mój Kościół. Odwiedzam 
również bratnie Kościoły [podczas wizyty 
w Warszawie Prezydent Trajkovski odwie-
dził także parafię św. Trójcy Kościoła 
Ewangelicko-Augsburskiego - przyp. W. 
M.]. Chcę składać świadectwo poprzez by-
cie równocześnie prezydentem i chrześcija-
ninem. Do momentu wyboru na prezyden-
ta aktywnie brałem udział w życiu Kościoła, 
a i dziś, w miarę wolnego czasu, staram się 
służyć mojej Wspólnocie. Często tego cza-
su brak i wtedy jest mi bardzo ciężko. 
Najszczęśliwszy czuję się wtedy, gdy mogę 
być wśród braci i sióstr. I jeśli np. jestem 
w sobotę na przyjęciu u królowej, to moja 
myśl wybiega już naprzód, do niedzieli, 
kiedy będę w moim Kościele, który jest 
mały, lecz pełen miłości i zrozumienia. Tu 
człowiek może odnaleźć samego siebie, 
zrozumieć, kim jest i Kto jest światłością 
ludzi, po prostu ma czas na refleksję. Teraz 
brakuje mi regularności w kontaktach 
z Kościołem. Przykre jest, że wielu ludzi nie 
rozumie tego, że będąc prezydentem moż-
na jednocześnie chcieć służyć Wspólnocie, 
chodzić na nabożeństwa i czynnie uczest-

niczyć w życiu Kościoła. Wydaje się im, że 
wybór na prezydenta oznacza, że człowie-
kowi należy oddawać pokłony. Tymczasem 
taki wybór jest wolą i dziełem Boga, nie jest 
przypadkiem, lecz częścią Bożych planów. 

Nigdy nie marzyłem o tym, że będę 
prezydentem, ale kiedy nastąpił kryzys ko-
sowski, poczułem, że Bożą wolą jest, abym 
zaangażował się w pełni również w służbę 
dla mojej Ojczyzny. Tylko dzięki Jego po-
mocy mogłem wygrać niezwykle ciężkie 
wybory, pokonując innych kandydatów. 
Mam jednocześnie świadomość, że prezy-
dentem jest się przez jakiś czas, zaś 
chrześcijaninem do końca życia. 

W jaki sposób doświadczenia w pracy 
w Europejskiej Radzie Młodzieży Meto-
dystycznej ukształtowały osobowość 
pana Prezydenta? 

Bardzo pomocne było i jest dla mnie 
doświadczenie nabyte podczas pracy mło-
dzieżowej w Kościele Ewangelicko-Meto-
dystycznym. Słowa, którymi posługiwaliś-
my się często w tej pracy - dialog, 
współpraca, pokój - są dziś na ustach 
wszystkich polityków Europy. Już wów-
czas, kiedy państwa Europy były podzielo-
ne na dwa bloki, młodzież metodystyczna 
przekraczała granice podziałów. W Euro-
pejskiej Radzie Młodzieży Metodystycznej 
uczyliśmy się wspólnie szacunku wobec 
siebie, otwartości i przyjaźni. Tam właśnie 
zrozumiałem, jak ważna jest otwartość, 
tolerancja i poszanowanie poglądów inaczej 
myślących. Jestem bardzo wdzięczny Bogu 
za te doświadczenia. 

Większość Macedończyków to człon-
kowie Kościoła Prawosławnego. Jak jest 
postrzegany prezydent, który wcześniej 
był metodystycznym pastorem? 

Stosunki międzyetniczne i międzywy-
znaniowe w Macedonii układają się bardzo 
dobrze. Wybór mojej osoby na prezydenta 
jest tego najlepszym przykładem. Jestem 
osobą, wokół której jednoczą się wszystkie 
siły demokratyczne, bez względu na różni-
ce etniczne czy przynależność partyjną. 
Głosowali na mnie nie tylko prawosławni 
Macedończycy, lecz również Albańczycy 

3 0 Scriptores Scholarum 



Moje całe życie jest związane z Kościołem..." 

[w większości muzułmanie - przyp. W. M.], 
w tym i albańskie kobiety, które dotąd nie 
brały udziału w wyborach. To bardzo dobry 
znak, że mniejszość albańska włącza się 
w budowanie demokratycznego państwa. 

Na koniec osobiste pytanie - czy 
trudno jest pogodzić bycie prezydentem 
i bycie chrześcijaninem? 

Jak już wcześniej wspomniałem, naj-
bardziej dokuczliwy jest brak czasu. Jednak 
staram się godzić moje powinności prezy-
denta z powinnościami chrześcijanina. 

Szczególnie się cieszę, kiedy czasami spo-
tykam się z przywódcami innych krajów, 
którzy też są chrześcijanami. Modlimy się 
wtedy wspólnie, zanim zaczniemy rozma-
wiać o polityce. Bardzo mocno utkwiła mi 
w pamięci wspólna modlitwa z premierem 
Estonii - była bardzo emocjonalna, modli-
liśmy się, trzymając się za ręce. Takie 
chwile znaczą dla mnie bardzo wiele. 

Bardzo dziękuję za rozmowę i życzę 
Panu Prezydentowi Bożego błogosła-
wieństwa. 

Opracował: Ks. Wawrzyniec Markowski, 
Przedruk - za zgodą Redakcji - z: „Pielgrzym Polski" 2000, nr 726. 

mmmmmkMm ^ ^ M i l l i l 

Wnętrze kaplicy Kościoła Ewangelicko-Metodystycznego w Lublinie, 
ul. Borelowskiego 5 
fot. M. Orłowski 

® 'I 

O 

m 
N 

j s 
u 

s 
u 

Scriptores Scholarum 3 1 



Marcin Luter (1483-1546) 



rys. R. Ruzik 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Stanisław Celestyn Napiórkowski, 
franciszkanin 

Augsburg 1999 -
1 m mwm « f « m g% koniec XVI wieku ? 

W ekumenicz-
nym dialogu 

międzykościel-
nym chodzi o to, 

by Chrystus 
zwyciężył 

między nami 
i nad nami; 

by zwyciężyła 
Ewangelia. 

Zwycięstwo 
Ewangelii w Je-

go Kościołach 
i nad Jego Koś-

ciołami jest 
najgłębszym 
zwycięstwem 

Kościo: 

31 października 1999 roku w Augsburgu miało miejsce 
wydarzenie historycznej miary: Światowa Federacja Lu-
terańska oraz Kościół Rzymskokatolicki podpisały 
Wspólną Deklarację w sprawie nauki o usprawiedliwieniu. 
W imieniu Federacji Luterańskiej złożył podpis jej prezy-
dent, biskup Christian Krause; w imieniu Kościoła Rzym-
skokatolickiego - kard. Edward Idris Cassidy, przewod-
niczący Papieskiej Rady do spraw Jedności Chrześcijan. 
Dokument stwierdzał osiągniętą zgodę w nauce o uspra-
wiedliwieniu. Chciałoby się w tamtej chwili zajrzeć do 
grobu Marcina Lutra, czy się nie przewraca... Chciałoby 
się widzieć miny ojców Soboru Trydenckiego... 

Jak do tego doszło? 
Na Sobór Watykański II zostali zaproszeni m.in. obser-
watorzy Światowej Federacji Luterańskiej. Kiedy kończył 
się Sobór, składali oni raport ze swojej pracy. Wniosko-
wali rozpoczęcie oficjalnego dialogu z Kościołem Rzym-
skokatolickim. Z naszej strony wystąpiono z analogiczną 
propozycją. Dwa lata trwały przygotowania. Oficjalny 
dialog podjęto w 1967 roku. Z obu stron pracowało 
w Komisji mieszanej po kilku oficjalnie wyznaczonych 
teologów. Komisja zbierała co roku na kilkudniowe ob-
rady. Praca pierwszej komisji trwała 7 lat (1965-1972) 
i zaowocowała dokumentem pt. Ewangelia a Kościół (tzw. 
Raport z Malty, 1972). Druga faza dialogu z drugą Komisją 
Mieszaną pracowała 11 lat (1973-1984) i opublikowała 6 
dokumentów: Wieczerza Pańska (Abendmahl, 1977), Drogi 
do wspólnoty (Wege zur Gemeinschaft, 1980), Wszyscy pod 
jednym Chrystusem (Alle unter einem Christus - o Konfesji 
Augsburskiej, również w 1980 roku - z okazji jubileuszu 
450 lat od narodzin Konfesji w Augsburgu), Posługiwania 
duchowne (Geistliche Amt in der Kirche, 1981), Marcin Luter -
świadek Jezusa Chrystusa (Martin Luther - Zeuge Jesu Christi, 
1983), Jedność przed nami (Einheit vor uns, 1984). Trzecia 

3 4 



Augsburg 1999 - koniec XVI wieku? 

faza dialogu z trzecią Komisją Mieszaną 
trwała 8 lat (1986-1993) i zaowocowała 
dokumentem na temat Kościół i usprawiedli-
wienie (Kirche und Rechtfertigung, 1993). W1996 
roku rozpoczęła prace czwarta Komisja. 

Temat usprawiedliwienia podjęto już 
w pierwszej fazie, powrócił on w fazie 
drugiej, zwłaszcza w dokumencie o Konfesji 
Augsburskiej1. Komisja trzecia naukę o u-
sprawiedliwieniu podjęła jako główny te-
mat swojej pracy. Po opublikowaniu doku-
mentu Kirche und Rechtfertigung Światowa 
Federacja Luterańska i Kościół Rzymskoka-
tolicki utworzyły mały zespół do opraco-
wania zwięzłej syntezy osiągniętych wyni-
ków w kwestii usprawiedliwienia. W 1997 
roku projekt był gotów. Nadano mu tytuł: 
Wspólna Deklaracja w sprawie nauki o uspra-
wiedliwieniu (1997). Projekt ostateczny. Świa-
towa Federacja Luterańska pozytywnie oce-
niła dokument i przyjęła go olbrzymią wię-
kszością głosów (podczas Zgromadzenia 
Ogólnego w Hongkongu w 1997 roku, 
w50-lecie narodzin tej instytucji) oraz jed-
nogłośnie w Radzie Federacji (16 czerwca 

1998 r.). Kościół Rzymskokatolicki również 
pozytywnie ocenił Wspólną Deklarację (25 
czerwca 1998). Nieco później opracował 
jeszcze krótkie dopowiedzenie, które otrzy-
mało nazwę Aneks. Stanowi on integralny 
element podpisanej w Augsburgu Wspólnej 
Deklaracji. Co nowego wnosi Augsburg 
1999 do Augsburga 1530 i Trydentu 1547? 
Czyżby to, co niemożliwe, stało się możli-
we? Jakie istotne tezy zawiera podpisany 
w Augsburgu dokument? Upraszczając, ale 
nie zniekształcając, można odpowiedzieć 
w następujących tezach: 

• Po pierwsze, zrezygnowano ze sfor-
mułowań wyraźnie konfesyjnych, budzą-
cych emocje i w jakiejś mierze jednostron-
nych. I tak luteranie nie wprowadzili twier-
dzeń, że grzech pierworodny całkowicie 
zniszczył wolną wolę; nie powtórzyli po-

1 O pracach drugiej fazy dialogu zob.: Stanisław 
Celestyn Napiórkowski OFMConv, Wszyscy pod jednym 
Chrystusem. Ogólnokos'cielny dialog katolicko-luterański, 
cz.l: lata 1965-1981, Lubin 1985. 

pularnych w czasach Reformacji wypowie-
dzi, że każdy, nawet tzw. dobry czyn czło-
wieka po grzechu pierworodnym jest grze-
chem itd. Katolicy nie żądali mocnych za-
pisów, że człowiek może zasługiwać uczyn-
kami na niebo. Wpisali tę myśl, ale w for-
mie bardzo ostrożnej i wycieniowanej. Na-
stępnie, wyraźnie obustronnie przyjęto 
podstawową tezę o usprawiedliwieniu za-
pisaną w Confessio Augustana (art. IV): 
Usprawiedliwienie pochodzi wyłącznie od 
Boga ze względu na Chrystusa z łaski przez 
wiarę w Ewangelię o Synu Bożym. Świado-
mi ewangelicy wiedzą, że to serce teologii 
Reformacji, że to serce jej serca, punctum 
stantis et cadentis Ecclesiae, że to teologiczne 
oko reformacyjnego cyklonu, że odstąpić od 
tego znaczy zginąć, że to w przekonaniu 
praojców luteranizmu oznaczało mur po-
działu aż do samego nieba i do ognistego 
centrum ziemi. Dlatego spotkanie się przy 
tej tezie z katolikami muszą przyjmować 
z niebotycznym zdumieniem. Niektórzy 
postrzegają to jako niesłychane ustępstwo 
katolicyzmu, który dość jednoznacznie 
podpisał się pod Sola=Prinzipia: Solus Deus, 
Sola gratia i Sola fide. To rzeczywiście wy-
darzenie zdumiewające i historycznie wiel-
kie; największe w wielkim wydarzeniu 
Wspólnej Deklaracji w sprawie usprawiedliwie-
nia. Ze wszech miar godzi się przywołać 
najdonioślejsze słowa, które już tworzą 
nową historię: 

„Wyrażamy wspólne przekonanie, że bib-
lijne orędzie o usprawiedliwieniu w sposób 
szczególny skupia naszą uwagę na jądrze 
świadectwa nowotestamentalnego, którym 
jest czyn zbawczy Boga w Chrystusie; po-
wiada nam ono, że jako grzesznicy nasze 
nowe życie zawdzięczamy wyłącznie miło-
sierdziu Bożemu, które sprawia przebaczenie 
i wszystko czyni nowe; miłosierdzie to może-
my otrzymać tylko jako dar i przyjąć w wierze, 
nigdy natomiast - w jakiejkolwiek bądź for-
mie - nie możemy na nie zasłużyć" (nr 17). 

„Wyznajemy wspólnie, że człowiek w od-
niesieniu do swojego zbawienia jest zdany 
zupełnie na zbawczą łaskę Boga. Wolność, 
którą posiada w odniesieniu do ludzi i spraw 

Scriptores Scholarum 3 5 



Stanisław Celestyn Napiórkowski 

W. 

f«) 
* wm. 

§< j i 

tego świata, nie jest wolnością dotyczącą jego 
zbawienia. Oznacza to, że jako grzesznik pod-
lega sądowi Bożemu i nie jest zdolny zwrócić 
się do Boga o ratunek, zasłużyć na swoje 
usprawiedliwienie przed Bogiem, lub własny-
mi siłami osiągnąć zbawienie. Usprawiedli-
wienie dokonuje się tylko z łaski" (nr 19). 

„Wyznajemy wspólnie, że Bóg z łaski 
odpuszcza człowiekowi grzech, jednocześ-
nie uwalnia go w jego życiu od zniewalają-
cej mocy grzechu oraz obdarza nowym 
życiem w Chrystusie. Gdy człowiek ma 
w wierze współudział w Chrystusie, Bóg 
nie zalicza mu grzechu, a Duch Święty 
wzbudza w nim czynną miłość. Obu as-
pektów oddziaływania łaski nie wolno od 
siebie oddzielać. Należą one do siebie 
w tym sensie, że człowiek w wierze zostaje 
zjednoczony z Chrystusem, który w swojej 
osobie jest naszą sprawiedliwością (1 Kor 
1, 30): zarówno odpuszczeniem grzechów, 
jak i uświęcającą obecnością Boga" (nr 22). 

„Wyznajemy wspólnie, że grzesznik zos-
taje usprawiedliwiony przez wiarę w zbaw-
cze działanie Boga w Chrystusie; zbawienie 
to zostaje mu podarowane przez Ducha 
Świętego w chrzcie, jako fundament całego 
życia chrześcijańskiego" (nr 25). 

Autorzy Wspólnej Deklaracji wyrazili prze-
konanie, że osiągnęli „konsens w podstawo-
wych prawdach dotyczących tej nauki" 
o usprawiedliwieniu (nr 13; por. nr 5 ,14,40) . 

Zatem katolicy zdradzili własną tożsa-
mość i przyznali zwycięstwo Reformacji? 
Czyli katolicy w Augsburgu '99 wyparli się 
dogmatów z Trydentu? Kilkakrotnie słu-
chałem braci luteran referujących Augsburg 
'99. To przede wszystkim, lub wyłącznie, 
podkreślali, że wspólnie podpisano naukę 
o usprawiedliwieniu z Confessio Augustana IV. 

Gdyby Wspólna Deklaracja Augsburg '99 
urwała się na kropce po tej jednej podsta-
wowej tezie, można by tak domniemywać. 
Deklaracja jednak rozwija i dookreśla sta-
nowiska. 

• Po drugie, kiedy twierdzi się, że uspra-
wiedliwia tylko wiara, rozumie się, że cho-
dzi o wiarę, która działa przez miłość. 
O takie rozumienie wiary usprawiedli-

wiającej walczyli katolicy w Augsburgu 
w 1530 roku, a potem Sobór Trydencki. 
Reformacja broniła się przed tym; po 
pierwsze dlatego, by nie sprawiać wrażenia, 
iż sama wiara nie wystarcza, a musi dojść 
jeszcze coś innego, mianowicie miłość; po 
drugie dlatego, że w biblijnym rozumieniu 
wiary mieści się i nadzieja, i miłość. 

• Po trzecie, nie zapisano we Wspólnej 
Deklaracji tezy o iustificati mere forensis, czyli 
że usprawiedliwinie nie zmienia wnętrza 
człowieka, pozostając jedynie na zewnątrz 
człowieka, jakoby Chrystus z zewnątrz 
okrywał grzesznika swoją sprawiedliwością 
(•iustificatio forensis), podczas gdy w rzeczy-
wistości wnętrze człowieka pozostaje nie-
zmiennie grzeszne i przeciwne Bogu. Ow-
szem, wprowadzono do Wspólnej Deklaracji 
sformułowania otwarte również na wew-
nętrzny charakter usprawiedliwienia: 

„Bóg z łaski odpuszcza człowiekowi 
grzech [...] oraz obdarza nowym życiem 
w Chrystusie. Gdy człowiek ma w wierze 
współudział w Chrystusie, Bóg nie zalicza 
mu grzechu, a Duch święty wzbudza w nim 
czynną miłość. [...] człowiek w wierze zo-
staje zjednoczony z Chrystusem, który 
w swojej osobie jest naszą sprawiedliwoś-
cią (1 Kor 1, 30), zarówno odpuszczeniem 
grzechów, jak i uświęcającą obecnością Bo-
ga" (nr 22); Duch Święty jednoczy w chrzcie 
człowieka z Chrystusem, usprawiedliwia 
i rzeczywiście „go odnawia" (nr 28) 2 . 

2 Dyskutuje się obecnie, czy Luter głosił iustificatio 
mere forensis. Zdaniem Johna M. Todda niesłusznie 
przypisywano mu tę tezę: „Powszechne wyobrażenie 
na temat sprzeczności doktryny Lutra, w której spra-
wiedliwość Chrystusa pojmowana jest jako czysto 
zewnętrzna osłona prawna, zarzucona nad człowie-
kiem przykutym - czy tego chce, czy nie chce - do 
grzechu, jest fałszywe. Dla Lutra łaska - tak jak w 
doktrynie katolickiej - działa wewnętrznie [...]." (Mar-
cin Luter, Studium biograficzne, przełożył T. Szafrański, 
Warszawa 1970, s. 98). Temat ten podjęli luteranie 
skandynawscy (por. Luther und Theosis. Yeróffentlichun-
gen der Luther-Akademie e. V. Ratzeburg. Band 16 hg. V. 
Joachim Heubach m Zusammenarbeit mit der Luther-Agńco-
la-Gesellschaft, Helsinki, Erlangen 1990.), interesują się 
jednak bardziej dziejami problemu w luteranizmie niż 
stanowiskiem samego Lutra. 

3 6 Scriptores Scholarum 



Augsburg 1999 - koniec XVI wieku? 

• Po czwarte, wspólnie zapisano, że 
usprawiedliwiony człowiek nadal pozostaje 
grzesznikiem. Dołączono tutaj zastrzeże-
nia, iż obie strony niecałkowicie jednakowo 
postrzegają grzeszność człowieka uspra-
wiedliwionego. Reformacja, jak wiadomo, 
głosi antropologiczną zasadę, że człowiek 
jest równocześnie sprawiedliwym i grzesz-
nym (iustus simul et peccator), m.in. dlatego, 
że w człowieku wciąż żyje pożądliwość 
(iconcupiscentia), która jest grzechem. Kato-
licy łagodniej rozumieją tezę o grzeszności 
ludzi usprawiedliwionych czy świętych i nie 
przyjmują tezy, że sama pożądliwość jest 
grzechem. Bardziej personalistycznie rozu-
mieją grzech. Według nich grzech osobisty 
jest tylko tam, gdzie człowiek dobrowolnie 
wybiera zło przeciw Bogu i człowiekowi. 
Jeśli zatem huczą w człowieku pożądliwoś-
ci, a wola nie mówi „Tak!", nie ma grzechu. 

• Po piąte, obie strony podjęły pytanie, 
czy szesnastowieczne wzajemne potępienia 
sięgają do naszego pokolenia. Historycznie 
wielkie pytanie! Sformułowano odpowiedź 
w formie warunkowej: Jeśli przyjmujemy 
naukę o usprawiedliwieniu w ujęciu Wspól-
nej Deklaracji - nie sięgają, nie odnoszą się 
do nas; jeśli zaś trzymamy się starych 
polemicznych interpretacji, zachowują 
swoją moc: 

„W konsekwencji potępienia doktrynal-
ne XVI stulecia, na ile odnoszą się do nauki 
o usprawiedliwieniu, jawią się w nowym 
świetle: potępienia Soboru Trydenckiego 
nie dotyczą nauki Kościołów luterańskich 
przedłożonej w tej Deklaracji. Potępienia 
luterańskich ksiąg wyznaniowych nie do-
tyczą nauki Kościoła Rzymskokatolickiego 
przedłożonej w tej Deklaracji" (nr 41). 

• Po szóste, pozostające różnice nie są 
istotne i nie kwestionują zasadniczej zgody 
w najważniejszej sprawie usprawiedliwie-
nia. Obie strony lojalnie odnotowywały 
odmienne wrażliwości i pozostające różni-
ce. Prefekt Kongregacji Doktryny Wiary, 
kard. Joseph Ratzinger dość stanowczo 
stwierdził, że trzeba mocniej je podkreślić. 
Dlatego strona katolicka opracowała dodat-
kowo zwięzły tekst, który przez obie strony 

został uznany jako integralne dopowiedze-
nie Wspólnej Deklaracji (tzw.Aneks). Z jednej 
strony potwierdza on osiągnięcie konsen-
susu co do usprawiedliwienia, z drugiej 
strony bardzo stanowczo wskazuje najważ-
niejsze różnice, które pozostają: rozumie-
nie antropologicznego adagium iustus simul 
et peccator, moralna ocena pożądliwości (czy 
jest grzechem sama w sobie), cooperatio, 
a więc czy możliwa jest współpraca czło-
wieka ze zbawiającym go Bogiem, oraz 
w związku z tym możliwość zasługiwania 
(merita). 

Zdrada tożsamości? Relatywi-
zowanie prawdy? 

Po obu stronach dialogu podnoszą się 
oskarżenia o zdradę wyznaniowej tożsa-
mości i relatywizowanie prawdy. Dlatego 5 
Kościołów luterańskich przynależących do 
Światowej Federacji nie podpisało Wspólnej 
Deklaracji, m.in. Estoński Kościół Luterań-
ski za granicą (Kanada) i Ewangelicko-Lu-
terański Kościół w Badenii (Niemcy)3. 

Uczestniczyłem w tym dialogu. Byłem 
przez wiele lat w samym oku cyklonu, który 
wyrzucił wreszcie ze swego wnętrza dekla-
rację z fundamentalnym konsensusem. 
Z całym przekonaniem protestuję przeciw-
ko oskarżeniom o zdradę Ewangelii czy 
Kościołów. Widzę dwa źródła, które zro-
dziły konsensus (niepełny, „zróżnicowany", 
jednak zasadniczy, istotny): jedno źródło 
nazywa się Ewangelia (kto woli, może 
mówić „Słowo Boże"), drugie - dialog. 

Ewangelia jako źródło konsen-
susu 

Ewangelia jest większa od naszych kon-
fesyjnych teologii. Przecież nasze teologie są 
konfesyjne, kościelne. Nie napisano jeszcze 
teologii po prostu chrześcijańskiej. Wielki 
Karl Barth, z nurtu kalwińskiego (Kościół 
Ewangelicko-Reformowany), prawdopodob-

3 Dokładny wykaz Kościołów, które podpisały, od-
mówiły podpisu lub dały „zróżnicowaną" czy też 
„trudną" odpowiedź zob.: SiDE 14 (1998), nr 2, s. 
71-73. 

Scriptores Scholarum 3 7 



Stanisław Celestyn Napiórkowski 

nie największy po Lutrze teolog ewangelicki, 
zamierza! i bardzo pragnął napisać dogma-
tykę nie kalwińską, nie ewangelicką, ale po 
prostu chrześcijańską. Po żmudnych 
próbach doszedł do wniosku, że to jednak, 
niestety, niemożliwe. Napisał wielką do-
gmatykę; nie dał jej jednak tytułu „Christli-
che Dogmatik", ale - zgodnie z prawdą -
Kirchliche Dogmatik. Nasze teologie są teolo-
giami kościelnymi, wyznaniowymi, co łączy 
się z kościelnymi i wyznaniowymi zawęże-
niami. Ewangelia jest zawsze większa. 
Większa od teologii katolickiej, większa od 
teologii prawosławnej, większa od teologii 
Reformacji, większa od teologii Augustyna, 
Tomasza czy Lutra. 

Kiedy teolog luterański i katolicki ucz-
ciwie przymierzają swoje teologie do Ewan-
gelii, przekonują się, że Ewangelia jest 
większa, że ani teologia katolicka nie obej-
muje wszystkiego, ani teologia luterańska. 
Przekonują się, że obie cierpią na nadwraż-
liwości i niedowrażliwienia. Dlatego obaj 
czegoś nie doczytują (chociaż inne strony) 
i obaj czegoś przede wszystkim szukają. 
Luterańskie oko i ucho w lot chwyta 
wszystko, co wyklucza lub zdaje się wyklu-
czać wartość ludzkiego czynu z wielkiej 
sprawy usprawiedliwienia, a kiedy Ewan-
gelia dość wyraźnie warunkuje niebo do-
brymi uczynkami, luterańskie ucho natych-
miast traci na swojej sprawności. Analo-
gicznie, lecz trochę odwrotnie, ma się spra-
wa z okiem i uchem katolickim. Pokorna 
świadomość, że mamy oczy i uszy nie tylko 
chrześcijańskie, ale również konfesyjne, 
sprawia, że z nadzieją pochylamy się nad 
Ewangelią. Wspólna międzykonfesyjna re-
lektura Ewangelii cuda czyni. Ekumeniczne 
cuda. 

Strona katolicka wielokrotnie dała we 
Wspólnej Deklaracji wyraz swojemu przeko-
naniu, że prawda o usprawiedliwieniu jest 
i rozleglejsza, i bogatsza, i bardziej uwar-
stwiona... To przekonanie zapisano zresztą 
ogólnie, jako stanowisko wspólne. Przyzna-
no mianowicie, że biblijne orędzie o uspra-
wiedliwieniu jest bardzo bogate, że posłu-
guje się zróżnicowanym słownikiem, gdy 

opisuje usprawiedliwienie człowieka („wy-
zwolenie do wolności, pojednanie z Bogiem, 
pokój z Bogiem, nowe stworzenie, życie dla 
Boga w Chrystusie, poświęcenie w Chrystu-
sie Jezusie [nr 9], odpuszczenie grzechów, 
wyzwolenie z mocy grzechu i śmierci [czy] 
przyjęcie do społeczności z Bogiem" [nr 
11]). W związku z tym strona katolicka, 
mówiąc: Ależ tak! na usprawiedliwienie 
darmowe, tylko ze względu na Chrystusa 
i przez wiarę, podpisując się zatem pod Sola 
gratia, solus Chrisus i Solafide, dopowiedziała 
swoje typowo katolickie: Nie tylko, lecz 
także, Non solum, sed etiam. Nicht nur, sonder 
auch. I to, i to, a niewykluczone, że jeszcze 
coś więcej. Międzykościelne dialogi uczą 
pokory potrzebnej wszystkim stronom. Każ-
da potrzebuje poszerzenia, pogłębienia 
i ubogacenia. Jest to możliwe bez zdrady 
własnej tożsamości. Kapitalny przykład 
otrzymaliśmy w sporze o absolutną darmo-
wość zbawienia i o zasługę w sprawach 
zbawienia (Solagratia oraz merita). Ewange-
lia dostarcza tekstów i za jednym, i za dru-
gim. Odnosi się wrażenie, że jest to nie do 
pogodzenia. A jednak to jest w Słowie 
Bożym. Komisja zaproponowała we Wspólnej 
Deklaracji sformułowanie, które brzmi jak 
nonsens, jak ewidentna sprzeczność, miano-
wicie: „niezasłużona «zapłata»" (nr 39). 
Mamy tu ogień połączony z wodą; jeśli 
otrzymujemy coś niezasłużenie, to otrzymu-
jemy dar, a nie zapłatę, tymczasem życie 
wieczne otrzymujemy i jako darmo dany 
dar (Sola gratia), i jako - w pewnym sensie 
- zapłatę. Przypomina to mądrość św. Au-
gustyna, który pisał, że Bóg, nagradzając 
nasze dobre czyny, koronuje swoją łaskę4. 

4 W Źródłach do Wspólnej Deklaracji w sprawie nauki 
0 usprawiedliwieniu (4, 7, SiDE 13 [1987], nr 2, s. 86) 
czytamy: „Sobór [Trydencki] wyklucza wszelką zasłu-
gę łaski, a więc usprawiedliwienia (can. 2: DS 1552) 
1 uzasadnia zasługę życia wiecznego w darowaniu łaski 
przez fakt bycia członkiem Chrystusa (can. 32: DS 
1582): dobre uczynki są «zasługami» jako dar. Gdzie 
reformatorzy piętnują «bezbożne zaufanie» pokładane 
we własnych uczynkach, tam Sobór wyklucza wyraźnie 
wszelką ideę fałszywych gwarancji (cap. 16: DS 
1548n). Sobór [...] chce najwidoczniej nawiązać do 

3 8 Scriptores Scholarum 



Augsburg 1999 - koniec XVI wieku? 

Ewangelia o człowieku i jego drodze do Boga 
obfituje w paradoksy i aporie. Darmowość 
nieba i niebo jako nagroda to jedna z wiel-
kich aporii chrześcijańskiej koncepcji czło-
wieka i jego drogi do Boga. 

Ekumeniczny dialog jako 
źródło konsensusu. 

Można zdumiewać się i pytać z niedo-
wierzaniem: Czy to możliwe? A jeśli nie 
tylko możliwe, ale także faktyczne, j a k to 
się stało? To przez ponad cztery i pół wieku 
było niemożliwe, aż nagle stało się możli-
we? Czym wytłumaczyć fakt, że trzy zes-
poły po kilkanaście osób w ciągu trzydzies-
tu lat potrafiły dokonać czegoś, co nie 

Augustyna, który wprowadza pojęcie zasługi, aby mi-
mo charakteru dobrych uczynków, jako daru, zazna-
czyć odpowiedzialność człowieka" (.Lehrverurteilungen 
- kirchentrennend?, Bd. I: Rechtfertigung, Sakramente und 
Amt im Zeitalter der Reformation und heute, hg. von Karl 
Lehmann und Wolfhart Pannenberg, Freiburg 1986, 
73, 9-18). Autorzy Wspólnej Deklaracji przypominają 
Apologię Konfesji Augsburskiej (art. IV: O usprawiedliwie-
niu, zwłaszcza numery 368-379) , która określa życie 
wieczne jako zapłatę, „gdyż jest czymś należnym ze 

udało się wielu wydziałom teologicznym 
i tysiącom teologicznych mózgowców? 
Czy to nie jakaś przemożna moda na eku-
menizm i jednoczenie się Europy? 

Klucz do tej tajemnicy nazywa się dia-
log. W czasie Reformacji dominowała pole-
mika. Greckie polemos - znaczy wojna. 
W polemice chodzi o zwycięstwo nad prze-
ciwnikiem. W dialogu chodzi o zwycięstwo 
prawdy, słuszności. W ekumenicznym dia-
logu międzykościelnym chodzi o to, by 
Chrystus zwyciężył między nami i nad na-
mi; by zwyciężyła Ewangelia. Zwycięstwo 
Ewangelii w Jego Kościołach i nad Jego 
Kościołami jest najgłębszym zwycięstwem 
Kościołów. 

względu na obietnicę, nie ze względu na naszą zasłu-
gę". Można z pożytkiem przypomnieć przyjęty w teo-
logii katolickiej termin zasługi de condigno, czyli 
„z pewnej należności", co wyjaśniało się następująco: 
Należy się nam nagroda za dobre uczynki, ponieważ 
Bóg obiecał (przyrzekł), że za złe uczynki ukarze, a za 
dobre wynagrodzi, a więc należy się nam na mocy 
Bożej obietnicy, nie ze względu na wewnętrzną war-
tość naszych dobrych uczynków; innymi słowami: 
źródło nagrody (zapłaty) jest w Bogu, nie w człowieku. 

f 

Parafia Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego 
w Lublinie, ul. Ewangelicka 1 
fot. M. Orłowski 

Scriptores Scholarum 3 9 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Grzegorz Linkowski 

W tyglu kultu? i religii. 
Refleksje ekumenicznego 
filmowca 

Grabarka - święta góra prawosławia 
Przyjechaliśmy z ekipą niespełna rok po podpaleniu 
cerkwi. Na jej miejscu stała już nowa, wewnątrz niewy-
kończona, ale z nowym ikonostasem. Wokół niej nad-
palone krzyże, które całymi latami przynosili prawosław-
ni pielgrzymi... 

Jest gorące sierpniowe popołudnie. Kolejne grupy 
pielgrzymów dochodzą do sanktuarium. Trzykrotnie na 
kolanach okrążają świątynię. W powietrze wzbija się 
tuman kurzu. Poniżej szczytu stoimy z kamerą koło 
świętego źródła, gdzie pielgrzymi nabierają wodę. To 
dzięki tej wodzie i cudownej ikonie, która później za-
ginęła, jak głosi legenda, ludzie uchronili się tu od zarazy, 
jaka dziesiątkowała okoliczne wioski i miasteczka Pod-
lasia. Kobiety w strumieniu obmywają zranione kolana po 
trzykrotnym obejściu cerkwi. Wycierają je chusteczkami, 
których setki pozostawiają rozłożonych na trawie wokół 
strumienia. Wierzą, że pozbywają się w ten sposób 
również swoich grzechów. Jesteśmy bliżej cerkwi. Kolejna 
grupa wkopuje przyniesione przez siebie krzyże pokutne. 

Z cerkwi dochodzą pierwsze śpiewane liturgie święta 
Spasa Izbawnika (Przemienienie Pańskie). Pielgrzymów 
stale przybywa mimo zapadającego zmroku. Setki świec 
stojących przed cerkwią, tuż przed ikoną Matki Bożej. 
Słychać modlitwy śpiewane przez pielgrzymów w różnych 
grupach. Wokół cerkwi nowi pielgrzymi na kolanach 
odprawiają swoją drogę krzyżową. Niektórzy idą na 
kolanach nawet kilkanaście okrążeń. Staramy się podejść 
bliżej i nakręcić jak najwięcej. Zauważamy, że w tłumie 
okrążających cerkiew jest piękna młoda dziewczyna 
z krzyżem, w skupieniu odprawiająca swoją pokutę. 
Zafascynowani tym obrazem kręcimy prawie całą jej 
drogę. W blasku świec i w swoim nakryciu głowy przy-
pomina nam jedną z madonn, jakie widzieliśmy na 
ikonach w świątyni. Po północy panichida - modlitwa za 

Podczas 
montażu wiele 

razy ĵ jrzc*** 
glądaliśmy 

z montażystą 
wszystkie taś-

my. Wśród ma-
teriałów ze 

zdziwieniem 
jednak nie 

mogliśmy od-
naleźć naszej 

bohaterki, cho-
ciaż kamerzys-

ta przysięgał, 
że sprzęt był 

w stu procen-

4 0 



W tyglu kultur i religii. Refleksje ekumenicznego filmowca 

zmarłych, na pobliskim cmentarzu. Biskupi 
i księża odczytują podawane na kartkach 
intencje z imionami zmarłych, melorecy-
tują... Hospodi Pomiluj - odpowiadają wier-
ni. Żałujemy, że nie mamy ze sobą stereo-
fonicznych mikrofonów, gdyż śpiew jest tak 
wielobarwny i wielogłosowy, że całkowicie 
nas przenika. 

Nad ranem, podczas krótkiej przerwy 
w liturgii, gdy filmujemy grupy odpoczy-
wających pielgrzymów, wyrasta jak spod 
ziemi dziewczyna, którą filmowaliśmy 
wcześniej, podczas „okrążeń" wokół cerk-
wi. Ma skupioną twarz, gdy stoi przed nami 
i lekko uśmiechając się prosi, żeby nie 
umieszczać jej w powstającym filmie. 
Mówi: „To była najważniejsza chwila 
w moim życiu. Na tę pielgrzymkę czekałam 
długo". Potem, oddalając się od nas, cicho 
szepcze modlitwę Chrystusową - „Panie 
Jezu Chryste, Synu Boży, zmiłuj się nad...". 
Głos miesza się z innymi modlitwami ludzi, 
którzy w małych grupach śpiewają wokół 
cerkwi. 

* 

Podczas montażu wiele razy przegląda-
liśmy z montażystą wszystkie taśmy. 
Wśród materiałów ze zdziwieniem jednak 
nie mogliśmy odnaleźć naszej bohaterki, 
chociaż kamerzysta przysięgał, że sprzęt 
był w stu procentach sprawny. 

Chasydzi w Humaniu 
O przyjazdach chasydów na Ukrainę wie-
działem od dawna, ale dopiero za sprawą 
wnuczki ostatniego cadyka z Góry Kalwarii, 
Towy Ben-Zwi, pojechałem tam. Towa za-
brała naszą ekipę w przeddzień 5759 no-
wego roku żydowskiego, do grobu Nahma-
na z Bracławia, który znajduje się w Huma-
niu. Wjeżdżając do miasta trzykrotnie by-
liśmy sprawdzani i przepuszczani przez 
specjalną jednostkę ukraińską, która ota-
czała miejsce pielgrzymujących chasydów. 
Widok był przedziwny. Pośród typowego 
blokowiska z betonu, kłębił się tłum cha-
sydów oblegających mały stary dom. Kilka 
tysięcy wyznawców Nahmana z Bracławia 
modliło się parę dni, oczekując na nadejście 

nowego roku Rosz Ha-Szana. Żydzi otrzy-
mali w testamencie od swojego nieżyjącego 
cadyka nakaz, żeby kolejny Nowy Rok spę-
dzać na jego grobie, gdyż on przekaże ich 
prośby do Jahwe. 

Weszliśmy z kamerą w pobliże płyty 
nagrobnej, która znajdowała się przy ścia-
nie wschodniej tego małego budynku. 
Wszędzie tysiące małych karteczek z proś-
bami - kwitelech. Chasydzi, rytmicznie 
kołysząc się, szepczą, melorecytują, śpie-
wają modlitwy, jednocześnie przemie-
szczają się w różnych kierunkach. Obok 
wędrowny cheder - mali chłopcy przed bar-
micwą ze swoim melamedem (nauczycielem), 
który uczy ich śpiewać Psalmy Dawida. 
Ojcowie z synami w tradycyjnych czarnych 
strojach i nakryciach głowy nakładają filak-
terie. Siedzący w prymitywnie przygotowa-
nych ławkach całymi godzinami rytmicznie 
pochylają się. Co jakiś czas wybucha pieśń, 
którą w transgresyjnym rozmodleniu cha-
sydzi skandują: „... Adonejnu, Morejnu, We-
rabejnu". Stojący tyłem, obok nas, młody 
mężczyzna szepcze: „Szema Izrael, Adonaj 
Elohejnu, Adonaj Ehad,f, a następnie gwał-
townie odwraca się w naszą stronę, uśmie-
cha się i mówi: „Szana, Towa", co znaczy 
Dobrego Nowego Roku. Zdziwieni odwza-
jemniamy mu życzenia. Dopiero teraz do-
strzegamy jego piękną twarz, jakby już 
gdzieś widzianą - tak, przypomina nam 
wizerunek Chrystusa Pantokratora z fres-
ków cerkiewnych. Patrząc na twarze cha-
sydów, odnajdujemy w ich obliczach podo-
bieństwa do ikonograficznych przedsta-
wień apostołów - jest kilku świętych 
Piotrów, jest święty Jan Ewangelista, a na-
wet Judasz. Nowy rok przyjdzie jutro, ale 
już dzisiaj niektórzy składają sobie życze-
nia. Po kilku godzinach przebywania przy 
grobie cadyka Nahmana, zaczynamy bez-
wiednie, rytmicznie kiwać się jak chasydzi, 
mamy wrażenie jakby wspólnego uczest-
nictwa w sacrum. 

Ranek, pierwszy dzień nowego roku 
5759 od stworzenia świata. Chasydzi, odś-
więtnie ubrani na biało, podążają do pro-
wizorycznie postawionej synagogi, która, 

Scriptores Scholarum 4 1 



Grzegorz Linkowski 

0 dziwo, może pomieścić 3 tysiące ludzi. 
Wielu dokonuje jeszcze rytualnego obmy-
cia ciała w pobliskim jeziorze (mykwy nie są 
w stanie pomieścić takiej ilości ludzi). 
Zajmujemy stanowisko nieopodal synagogi 
1 zaczynamy filmować. W pewnym momen-
cie spora grupa zdążających na modlitwy 
chasydów kieruje się w naszą stronę, 
próbując hałaśliwie zmusić nas do opusz-
czenia tego miejsca. Szybko składamy 
sprzęt i zmieniamy miejsce obserwacji. 

Po południu zajmujemy stanowisko na 
jednym ze zboczy wokół jeziora, gdzie od-
będą się unikalne obrzędy noworoczne 
(tachlich). Coraz więcej chasydów przycho-
dzi nad brzeg. Modlą się, rytmicznie po-
chylając do przodu, a później wytrzepują 
z kieszeni wierzchnich okryć niewidoczne 
dla oka paprochy - to symbol pozbycia się 
grzechów. Po odbyciu modlitwy formują się 
w kręgi i radośnie tańczą, powoli zapadając 
w trans. Operator bierze kamerę do ręki 
i rusza pomiędzy tańczących. Niestety wy-
wołuje to natychmiastową reakcję. Chasy-
dzi spychają go w naszą stronę, a większa 
ich grupa wybiega prosto na nas. Krzyczą, 
wymachują rękami, poszturchują... Nagle, 
jak spod ziemi, wyrasta mała sylwetka 
Towy Ben-Zwi, która staje między nami 
i chasydami. Oni, widząc kobietę, jeszcze 
bardziej nasilają swój gniew, jest wśród 
nich nasz chasyd podobny do Chrystusa. 
Towa spokojnym, cichym głosem, po he-
brajsku, tłumaczy chasydom, że nie jesteś-
my Żydami i surowy nakaz powstrzymania 
się od pracy w nowy rok nie obowiązuje 
nas. Pytają - to po co mieliśmy nakrycia 
głowy poprzedniego dnia przy grobie Na-
hmana z Bracławia. Towa odpowiada im: „Z 
szacunku dla waszej tradycji". Chasydzi 
powoli uspakajają się i odchodzą. Jeden 
z nich, o twarzy Chrystusa, odwraca się 
i mówi w naszym kierunku: „Szana Towa!". 

Festiwal na statku 
Rosjanie zaprosili mnie na Festiwal „Złoty 
Witeź". Prezentowałem tam swój film 
„...wpisany w Gwiazdę Dawida - Krzyż", 
opowiadający o księdzu Waszkinelu, który 
dowiaduje się, mając 35 lat i będąc od 
dwunastu lat kapłanem, że jest Żydem, 
uratowanym podczas wojny przez polskich, 
przybranych rodziców. Projekcje festiwalo-
we odbywały się na statku, który płynął 
z Kijowa do Odessy. Po obejrzeniu filmu 
odbyła się konferencja prasowa na górnym 
pokładzie. Widzami bardzo wstrząsnął los 
bohatera, który w swojej osobie połączył 
dwie wielkie tradycje monoteistyczne. 
Część widzów dostrzegła w nim świadec-
two więzi i kontynuacji Starego Przymierza 
z Nowym. Dla innych było to jednak coś 
zupełnie niemożliwego. 

Środowisko prawosławne odebrało film 
jako jawnie heretycki. Bardzo zaatakowała 
mnie jedna z reżyserek - Tatarka o imieniu 
Elza, od kilku lat prawosławna. Nie potra-
fiła zrozumieć takiego zainteresowania ju-
daizmem przez chrześcijanina. Ciągle po-
wtarzała, że Chrystus zniósł Stary Zakon. 
Próbowałem jej cytować słowa Chrystusa 
po rosyjsku: „nie przyszedłem znieść Za-
kon, ale go wypełnić". Nie rozumiała. 

W następnym roku znowu spotkałem 
Elzę na festiwalu. Chciała ze mną poroz-
mawiać. Zdziwiłem się, kiedy poprosiła 
mnie o kasetę z ubiegłorocznym filmem, 
który tak skrytykowała. Powiedziała: „Jes-
tem prawosławna, moja córka jest prawo-
sławna, natomiast mąż i syn są mahometa-
nami. To dla mnie bardzo ważny film, dał 
mi ulgę, że przecież jest jeden Bóg". Musiał 
minąć rok, aby to zrozumiała. Dałem jej 
film. Powiedziała, że pokaże go w swojej 
telewizji na Kaukazie. 

4 2 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

fes. Krzysztof Kaucha 

Bardzo stare chińskie życzenie pomyślności brzmi: „Obyś 
żyl w ciekawych czasach". Czy ktoś składał nam takie 
życzenie, czy nie, jednak żyjemy w bardzo ciekawych 
czasach, kiedy mnóstwo interesujących zjawisk dzieje 
się na naszych oczach. Apogeum historycznych przemian 
w świecie, polityce, kulturze i życiu religijnym „wypadło" 
na przełomie drugiego i trzeciego tysiąclecia chrześcijań-
stwa i - tak się złożyło - przypadło na okres naszej 
młodości. Oglądany przez nas świat jest różnorodny, 
nieprzewidywalny, zaskakujący, pluralistyczny. Jednym 
słowem jest piękny, taki, jakim był w zamyśle Pana Boga 
i w dniu stworzenia, gdy zamysł Stwórcy zaczął się 
urzeczywistniać. Współczesny świat jest pluralistyczny. 
Na szczęście upadły złowrogie monolity, czyli totalitarne 
ideologie, które usiłowały zaprowadzić wszędzie „jedynie 
słuszny" porządek i nakazywały wierzyć tylko w „jedynie 
słuszną" prawdę. Nie ma już antyhumanistycznych ideo-
logii, a w zamieszkałej przez nas części Europy nastąpił 
rozkwit wolności. Wśród ludzi panuje różnorodność 
zajmowanych postaw, wielość dokonywanych ocen i roz-
bieżność wypowiadanych opinii. Powrót do wolności 
nazywam powrotem do normalności. 

Moi Dostojni Słuchacze na pewno już zorientowali 
się, iż naszkicowany przed chwilą ogląd sytuacji świata 
został dokonany przede wszystkim z polskiej perspekty-
wy. Być może w bardzo odległym od Polski zakątku 
świata nic wielkiego w ostatnim czasie nie wydarzyło 
się. A może się wydarzyło, tylko my o tym nie wiemy. 
Jednakże każdy myślący człowiek musi starać się zrozu-
mieć przede wszystkim najbliższy kontekst historyczno-
-kulturowy, w którym przyszło mu żyć. Polski kontekst 
historyczno-kulturowy zaś jest taki, iż w ostatnich dzie-
sięcioleciach mieszkańcy kraju nad Wisłą przeżyli bardzo 
intensywne zmiany. Polskie wahadło dziejowe zdaje się 
powoli stabilizować, uspokaja się po skrajnych wahnię-

4 3 



ks. Krzysztof Kaucha 

ciach. Mówiąc: „wahnięcia", mam na myśli 
II wojnę światową, komunizm, a także od-
wrotność komunizmu, czyli następujący 
po nim w różnym natężeniu (głównie 
deklarowany, a nie urzeczywistniony) 
skrajny liberalizm ideologiczny, ekonomicz-
ny i etyczny. Dziś polskie wahadło nie tkwi 
wprawdzie w bezruchu, jednak jego poru-
szenia są w miarę jednostajne i powolne. 
Taka sytuacja sprzyja dokonaniu spokojnej 
i intelektualnie pogłębionej refleksji Po-
laków nad długo oczekiwanym darem wol-
ności. Sądzę, że refleksja ta w dużej mierze 
wypełni najbliższe lata - pierwsze lata XXI 
wieku i trzeciego tysiąclecia historii chrześ-
cijaństwa. Nauka życia w nowej „wolnoś-
ciowej" sytuacji nie jest i nie będzie z pew-
nością łatwa, lecz jest konieczna. Chodzi tu 
o nas samych, ale chodzi także o Kościół 
Chrystusowy, do którego należymy. 
Mówiąc krótko, oblicze Kościoła w XXI 
wieku w dużej mierze będzie zależne od 
tego, w jaki sposób będziemy sobie radzić 
z darem wolności. 

Czy zasłużyliśmy, aby żyć w tak cieka-
wych i odpowiedzialnych czasach? Nieważ-
ne, ważne jest to, żeby przyjąć teraźniej-
szość jako dar od Pana Boga i otrzymanego 
daru nie zmarnować. 

Kościół w postmodernistycz-
nym świecie 

Czasy są ciekawe. Niosą ze sobą okreś-
lone trudności. Współczesny świat nie jest 
tylko pluralistyczny, zaczyna być również 
postmodernistyczny. Co to dokładniej zna-
czy, i co czeka Kościół w postmodernistycz-
nym świecie? 

Jednym z czynników kształtujących 
umysłowy klimat współczesności jest nie-
wątpliwie postmodernizm. Można spierać 
się co do istoty postmodernizmu, a także 
co do intensywności jego wpływu na pro-
cesy zachodzące we współczesnym świe-
cie. Mówiąc „postmodernizm", mam na 
myśli przede wszystkim bardzo ostrą kry-
tykę wymierzoną przeciwko ideologicznym 
projektom zapoczątkowanym w XX wieku, 
które nie spełniły pokładanych w nich nad-

ziei. Postmoderniści kreują siebie na rzecz-
ników prasowych elit intelektualnych, 
oszukanych przez neopozytywistyczny kult 
nauk szczegółowych, demokrację, libera-
lizm, koncepcję wolnego rynku i socjalizm. 
Postmoderniści głośno wyrażają scepty-
cyzm w stosunku do jakichkolwiek sys-
temów obiecujących wyjaśnienie wszyst-
kiego i uzdrowienie wszystkich bolączek 
współczesności. Przeważają głosy mówią-
ce, że postmodernizm nie jest prądem 
niosącym konstruktywne tezy i że ograni-
cza się jedynie do krytyki przeszłości. Jest 
więc programowo kierunkiem dekompo-
nującym i dekonstruktywnym. W związku 
z tym wyraża się opinię, iż postmodernizm 
jest okresem przejściowym między nie-
spełnioną nowoczesnością a jakimś no-
wym prądem umysłowym, którego 
kształtów nie jesteśmy dziś w stanie prze-
widzieć. Co się narodzi w wyniku postmo-
dernistycznej krytyki? Nie wiemy. Należy 
przypuszczać, że do nowego, XXI-wiecz-
nego systemu powinny wejść takie ele-
menty, jak: pluralizm, różnorodność kul-
tur, religia, demokracja, a nade wszystko 
człowiek i jego odwieczne problemy egzys-
tencjalne. Trzeba odnotować także inne 
futurologiczne prognozy, według których 
dekonstruktywna siła postmodernizmu 
okaże się tak wielka, że w XXI wieku 
ludzkość nie zdoła wypracować nowego 
systemu, wyjaśniającego całą rzeczywis-
tość. 

Z chrześcijańskiego punktu widzenia 
trzeba zauważyć, że wiele haseł głoszonych 
przez postmodernizm to hasła słuszne. 
Punktem wyjścia postmodernizmu J.-F. 
Lyotarda jest zawiedzenie się oświeceniem, 
rewolucją francuską, demokracją, kapitaliz-
mem i socjalizmem (J.-F- Lyotard, Kondycja 
ponowoczesna, Warszawa 1997; tenże, Post-
modernizm dla dzieci, Warszawa 1998). Moż-
na znaleźć wiele wspólnych elementów 
łączących teksty J.-F. Lyotarda z papieskimi 
encyklikami społecznymi Leona XIII, Jana 
XXIII, Pawła VI i Jana Pawła II. Refleksja 
wielu wybitnych intelektualistów chrześci-
jańskich także zbiega się z ostrą postmo-

4 4 Scriptores Scholarum 



Kościół w XXI wieku 

dernistyczną krytyką „modernistycznego" 
świata. Ponadto postmodernizm wyraźnie 
kieruje pod adresem współczesnych „rząd-
ców dusz" (polityków, naukowców, autory-
tetów społecznych) pytanie o fundamental-
ne uzasadnienia stawianych przez nich tez 
i programów. Poszukiwanie fundamentów 
i podstawowych uzasadnień jest naczelnym 
wymogiem intelektu, niezwykle cenionym 
przez chrześcijaństwo. Tak więc w kilku 
istotnych kwestiach chrześcijaństwo i po-
stmodernizm mówią jednym głosem. 

Różnica zdań występuje jednak wów-
czas, gdy postmodernizm kieruje krytyczny 
wzrok w stronę chrześcijaństwa i Kościoła. 
Według postmodernistów chrześcijaństwo 
jest bardzo podejrzane, ponieważ wysuwa 
roszczenia do bycia systemem prezentują-
cym prawdę o całej rzeczywistości. Chrześ-
cijaństwo - w opinii postmodernistów -
chce być narracją, nawet meganarracją, 
a każde „całościowe opowiadanie" jest 
z góry podejrzane. Dlatego postmoderniści 
są względem chrześcijaństwa podejrzliwi 
i sceptyczni. Wielu z nich opowiada się za 
tym, aby głoszenie chrześcijańskiego orę-
dzia zamknąć w obrębie murów kościołów. 
Kto zechce, wejdzie do kościoła i posłucha. 
W kwestii udziału Kościoła (przez duże 
„K") w życiu publicznym postmoderniści 
zajmują zdecydowanie negatywne stanowi-
sko, ostrzegając, iż społeczne przyzwolenie 
na taką działalność szeroko otworzy religij-
nej ideologii drzwi do życia publicznego. 
Miejsce Kościoła zostaje zatem odgórnie 
zawężone do prywatności obywateli. 

Dla chrześcijaństwa konfrontacja z po-
stmodernizmem jest sytuacją, w której ko-
rzyści płynące dla Kościoła raczej górują 
nad negatywami. Wprawdzie z postulatem 
„odpublicznienia" i „sprywatyzowania" re-
ligii chrześcijańskiej nie można się zgodzić 
(i nierzadko trudno z nim walczyć), jednak 
postmodernizm od razu nie wyklucza 
chrześcijaństwa, jak czyniły to w niedawnej 
przeszłości totalitarne ideologie. Pomimo 
programowej nieufności do każdego spój-
nego systemu, postmodernizm nie traktuje 
chrześcijaństwa jako największego wroga 

ideologicznego. Postmodernizm domaga 
się od chrześcijaństwa wyraźnego wylegi-
tymowania się racjami, otwarcie pyta Koś-
ciół o argumenty za jego prawdziwością. 
Ma prawo zadać takie pytania, a Kościół 
w XXI wieku będzie miał okazję do prezen-
towania argumentów oraz do dawania 
świadectwa prawdzie, którą zna i w którą 
wierzy. 

Paradygmat sytuacji Kościoła w postmo-
dernistycznym świecie można porównać do 
relacji międzyludzkich w społeczeństwie 
amerykańskim. Ludzie stanowiący je mówią 
sobie „na ty", na ogół podchodzą do siebie 
bez podejrzliwości, uprzedzeń, etykietek. In-
ny sposób zwracania się do siebie, akcen-
tujący zachwianie równoważności part-
nerów, jest drażniący. Wydaje się, iż post-
modernizm podobnie podchodzi do Koś-
cioła. Mówi mu „na ty", nie godząc się na 
jakąkolwiek czołobitność wobec Kościoła. 
Niejednokrotnie owo „ty" skierowane pod 
adresem Kościoła jest zawadiackie i lekce-
ważące, jednakże Kościół powinien przyjąć 
taką sytuację za dobrą monetę. Lepiej mieć 
bowiem do czynienia z partnerem bez kom-
pleksów niż z pełnym kompleksów słucha-
czem, udającym posłusznego sługę. 

Kościół wobec młodzieży w 
postmodernistycznym świecie 

Zanim postaram się odpowiedzieć na 
postawiony w tym punkcie wystąpienia 
problem, zwrócę uwagę na to, jak dziś 
młodzi ludzie w Polsce postrzegają samych 
siebie. Według badań CBOS-u, przeprowa-
dzonych w 1992 r., 33% młodego pokolenia 
przyznało się, że zalicza siebie do straco-
nego pokolenia i nie widzi dla siebie ko-
rzystnych perspektyw na przyszłość. 
Wszystko ze względu na okres gwałtow-
nych przemian w Polsce po 1989 roku. 
Zdaniem tej grupy pesymistów padną oni 
ofiarą polskiej transformacji ustrojowej 
i ekonomicznej, która pochłonie czas prze-
znaczony ich pokoleniu na sukces i nic nie 
zyskają. Ewentualne zyski z reform będą 
mogły odczuć dopiero następne pokolenia. 

Scriptores Scholarum 4 5 



ks. Krzysztof Kaucha 

Z ankietowych badań można wyczytać 
inne problemy nurtujące polską (z pewnoś-
cią nie tylko polską) młodzież, z których na 
czoło wybija się lęk o przyszłość oraz nie-
rozstrzygnięte pytanie o sens życia. Ponad-
to ankiety wśród młodzieży ukazują naj-
ważniejsze jej pragnienia i dążenia: chęć 
robienia kariery zawodowej i społecznej, 
prowadzenie ustabilizowanego życia (ro-
dzina, praca, hobby, pieniądze, przyjemnoś-
ci, rozrywka). Znamiennym faktem odno-
towywanym przez socjologów jest naras-
tający lęk przed zagrożeniem przestępczoś-
cią, sprowadzający się do obawy, że czło-
wiek (lub najbliższe mu osoby) łatwo może 
się stać ofiarą czyjejś przestępczej agresji. 
Miałem - niestety - okazję przekonać się 

0 zasadności obaw młodych ludzi, gdyż 
spotkałem studentów lubelskich uczelni, 
którzy byli ofiarami chuligańskich napadów 
1 pobić. Tego typu nieprzyjemne doświad-
czenia i zagrożenie nimi przekłada się na 
stosunek młodych ludzi do problemu kary 
śmierci. Od kilku lat prowadzę wykłady 
z etyki dla studentów Akademii Rolniczej 
w Lublinie. Z każdą grupą słuchaczy dys-
kutuję na temat uzasadnienia i celowości 
kary śmierci w systemie penitencjarnym. 
W celu uzyskania ich prawdziwych opinii, 
przeprowadzam anonimową ankietę. Trzy 
lata temu liczebnie zdecydowanie prze-
ważała grupa przeciwników kary śmierci 
(jej zwolennicy stanowili niewielki pro-
cent, ponadto byli zakrzykiwani przez 
większość przeciwną ich stanowisku, 
w związku z tym podejrzewam, że zwolen-
ników kary śmierci mogło być więcej niż się 
zadeklarowało, lecz brakło im odwagi). 
Obecnie, w roku akademickim 1999/2000, 
sytuacja wygląda tak, iż przeważają zwo-
lennicy kary śmierci, jej przeciwnicy są 
w mniejszości, stosunkowo duża jest grupa 
osób niezdecydowanych. 

Biorąc pod uwagę sytuację młodzieży 
w postmodernistycznym świecie odnoszę 
wrażenie, iż Kościół w zbyt małym jeszcze 
stopniu mówi do młodzieży o ich auten-
tycznych problemach i w ich języku. Za 
mało jest punktów stycznych z obrazem 

świata, który posiadają młodzi ludzie. 
Często dzieje się tak, że ludzie przema-
wiający w imieniu Kościoła „mają przed 
sobą" młodzież, tyle tylko, że sprzed kilku-
nastu lat. Jeśli idzie o język, to rzecz jasna 
nie chodzi o posługiwanie się żargonem 
współczesnej młodzieży, lecz o pryncypia 
mówienia, które powinny w większym 
stopniu niż dotychczas obejmować nasta-
wienie dialogiczne i partnerskie. Wciąż za 
często mówi się do młodych ludzi „z góry", 
czego efektem jest brak porozumienia. 
Podstawą mówienia o chrześcijaństwie 
w imieniu Kościoła musi być dokładne 
wsłuchanie się w to, co wypowiada sama 
młodzież o Kościele, świecie i o sobie. 
W wyniku takiego wsłuchania można do-
wiedzieć się czym jest spowodowana w pol-
skich warunkach postawa lekkiej kontesta-
cji Kościoła, jakie punkty jego nauczania 
budzą wśród młodzieży największe wątpli-
wości oraz co niejednokrotnie powstrzy-
muje młodych ludzi przed całkowitą iden-
tyfikacją z Kościołem. 

Może się mylę, lecz chrześcijaństwo 
prezentowane współczesnej polskiej mło-
dzieży może kojarzyć się ze skostnieniem, 
z reliktem przeszłości, który trzeba w imię 
społecznych racji kultywować. Tymczasem 
chrześcijaństwo nie jest religią statyczną, 
lecz dynamiczną i „niedomkniętą". „Domy-
ka" ją człowiek swoją - zawsze posiadającą 
niepowtarzalne, indywidualne rysy - wiarą 
w Jezusa Chrystusa oraz osobistymi wybo-
rami i decyzjami moralnymi. Chrześcijań-
stwo nie może zostać utożsamione z kate-
chizmową doktryną, której trzeba się na-
uczyć i przyjąć punkt po punkcie. Za mało 
mówi się dziś w imieniu Kościoła o najcen-
niejszych skarbach chrześcijaństwa: wol-
ności, miłości i nadziei, które przecież legły 
u podstaw demokracji społecznej. Za mało 
też jest otwartości na egzystencjalne troski 
i problemy człowieka: zło, cierpienie, 
śmierć, lęk przed starością. Jakbyśmy się 
tego bali. Jakbyśmy się bali zadawać, 
w imieniu ludzkości, trudne pytania Panu 
Bogu. Pytania w rodzaju: dlaczego cierpie-
nie i śmierć? jaki sens mają trudne doś-

4 6 Scriptores Scholarum 



Kościół w XXI wieku 

wiadczenia cierpienia i śmierci i jak się 
z nich wyzwolić? Nie wolno zapominać, iż 
te „mocne" doświadczenia egzystencjalne 
są „miejscami" (loci) chrześcijańskiej wiary, 
teologii, w tym i eklezjologii. 

Nie można przy tym pominąć źródeł 
chrześcijańskiej nadziei, która „tłumaczy", 
iż współczesny świat jest dobry, pochodzi 
przecież od Pana Boga. W tym świecie jest 
konkretne miejsce dla każdego człowieka, 
w którym całkowicie można się zrealizować 
i „wygrać" swoje życie. Sądzę, iż właśnie to 
miał na uwadze Ksiądz profesor Józef Tis-
chner, gdy na pytanie autorów książki Dzieci 
Soboru zadają pytania „Jaki będzie świat 
w XXI wieku?", odpowiedział: „Myślę, że 
będzie to wiek sporu o technikę, o granice 
techniki, o sens techniki. Wróżyłbym od-
wrót od techniki i powrót do doświadczeń 
najprostszych. Przyjmijmy, że symbolem 
nowego wieku jest chłopak z Podhala 
kończący studia w Krakowie. Wyjeżdża na 
studia do Ameryki. Później wraca na wieś, 
skąd pochodzi. Robi to, czego się nauczył, 
ale kiedy bierze ślub, to po góralsku. Wcho-
dzi w kulturę ziemi, z której wyrósł. Wraca 
do swojego świata. Powrót do prostych 
doświadczeń. Myślę, że człowiek długo 
bez tego nie wytrzyma. Bo człowiek jest 
stworzony do bycia na wietrze, w wodzie, 
na zimnie [...]" (Dzieci Soboru zadają pyta-
nia. Rozmowy o Soborze Watykańskim II, red. 
Z. Nosowski, Warszawa 1996, s. 389). 

Rozmawiający z J. Tischnerem nie dają 
jednak za wygraną i zadają mu kolejne 
pytanie: „Jan Paweł II zapowiada nową 
wiosnę chrześcijaństwa w XXI wieku. Waha 
się jednak, gdy w książce Przekroczyć próg 
nadziei mówi: «świat zdaje się odchodzić od 
Ewangelii, albo też jeszcze do niej nie 
doszedł». Ksiądz chyba skłania się ku tej 
drugiej hipotezie". Pada interesująca odpo-
wiedź: „Świat jak świat - pół biedy. Mnie 
bardziej interesuje Kościół. Sukces Koś-
cioła jest w Ewangelii. Jeżeli Kościół będzie 
głosił złą nowinę zamiast Dobrej Nowiny, 
to kto go będzie słuchał? Złych nowin jest 
bardzo dużo [...]" (Dzieci Soboru..., s. 389-
390). 

Jaka jest „tajemnica sukcesu" 
Kościoła? 

Podjęta w niniejszym przedłożeniu 
kwestia: jaki będzie Kościół w XXI wieku? 
prowokuje myśl głębszą, tę mianowicie, iż 
Kościół Chrystusowy posiada niezwykłą 
zdolność adaptacji do różnych warunków 
historyczno-społeczno-kulturowych. 

Wszystko wskazuje na to, że Kościół 
zadomowi się także w postmodernistycz-
nym świecie. Wypada zastanowić się nad 
przyczynami ponadhistorycznej „tajemnicy 
sukcesu" Kościoła. Przewodnikiem intelek-
tualnego pogłębienia tego zagadnienia 
niech będzie Ren Latourelle - katolicki 
teolog z Kanady. Jego zdaniem „tajemnica 
sukcesu" Kościoła tkwi w tym, iż w jego 
głębi znajduje się niezwykła, wręcz para-
doksalna, umiejętność godzenia napięć 
między „rozdzierającymi" Kościół przeciw-
stawnymi tendencjami. Chrześcijaństwo 
posiada zdolność zachowywania „złotego 
środka" i nigdy nie ulegało skrajnym, jed-
nostronnym rozwiązaniom. Kanadyjski 
teolog wymienił trzy podstawowe napięcia, 
do których pozwolę sobie dodać nowy 
element. 

Według R. Latourelle'a w chrześcijań-
stwie od początku jego dziejów istniało 
napięcie między dwiema skrajnymi droga-
mi: między całkowitym wejściem Kościoła 
w świat a ucieczką od niego. Kościół jednak 
nie może uciec od świata, ponieważ utra-
ciłby w ten sposób swoją tożsamość, nie 
może też ujednolicić się ze światem, bo 
zginie. Zasada „złotego środka", którą Koś-
ciół zachowywał w ciągu wieków, obejmo-
wała wiele postaw, strategii, a także wiele 
chwilowych upadków, z których trzeba było 
wracać „na krawędź", oznaczającą właściwe 
miejsce Kościoła w świecie. 

Drugim paradoksem tkwiącym w chrześ-
cijaństwie jest umiejętne godzenie jedności 
i różnorodności. W dziejach chrześcijań-
stwa silnie akcentowano jedność, równie 
mocno doceniano bogactwo różnorodności. 
Również we współczesnym świecie Kościół 
nie może domagać się ujednolicania na siłę, 
nie powinien też ulegać nieuzasadnionemu 

Scriptores Scholarum 4 7 



ks. Krzysztof Kaucha 

pomnażaniu własnej różnorodności. Z tego 
powodu - zdaniem kanadyjskiego teologa, 
przypominającego ekumeniczną myśl Sobo-
ru Watykańskiego II - należy trzymać się 
ściśle zasady: jedność w różnorodności 
i różnorodność w jedności. 

Trzecim paradoksem, stanowiącym is-
totę chrześcijaństwa, jest napięcie między 
grzechem a świętością w Kościele. Kościół 
Chrystusowy jest rzeczywistością świętą 
i uświęcającą; środki uświęcenia człowieka 
w Kościele nigdy nie tracą swojej mocy. 
Jednakże córki i synowie Kościoła są 
grzesznikami, dążącymi do świętości. Za-
sadniczym celem religii chrześcijańskiej 
jest wyzwolenie człowieka od czegoś kon-
kretnego do czegoś konkretnego, w wymia-
rze indywidualnym i społecznym. Takie 
otwarcie na grzeszników, połączone z jasno 
zarysowanym celem uświęcenia człowieka, 

dawał i daje Kościołowi wewnętrzną i zew-
nętrzną dynamikę. Jest istotnym elemen-
tem „tajemnicy sukcesu" Kościoła. 

W mojej opinii wymienione przez R. 
Latourelle'a trzy paradoksy Kościoła można 
sprowadzić do jednego ogólnego paradok-
su, wyznaczającego istotę Kościoła. Jest 
nim napięcie między „zanurzeniem w by-
cie", czasowości, codzienności a nieustan-
nie obecną perspektywą „wynurzenia 
z ziemskiego bytu". Takie napięcie zawsze 
towarzyszyło chrześcijaństwu, lecz dzięki 
współczesnej myśli filozoficznej i teologicz-
nej zostało wyraźnie uzmysłowione i na-
zwane. Sądzę, iż niemały udział w tym mają 
pomysłodawcy i autorzy prezentowanego 
tu Kalendarza Ekumenicznego, którego głów-
nym celem - jak się domyślam - jest pomóc 
ludziom dochodzić do wieczności każdego 
dnia. 

4 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jan Pleszczyński 

W latach 60. chodziłem do szkoły podstawowej. Nie 
wiem jak jest teraz, ale 30 lat temu na lekcjach religii 
w salce przy kościele karmelitów w Lublinie przypowieść 

musi Ł)VĆ 1 ^ ^ Rodzaju o wieży Babel przedstawiano jako 
1 historię o pysze człowieka. (Możliwość katechezy w szko-

O t W C i r t y n a le powróciła w Polsce dopiero dziesięć lat temu, ale 
wszystkie ° P i n i e n a c * a l są podzielone, czy Kościół katolicki rzeczy-

- . j * wiście dzięki temu jest bardziej obecny wśród młodzieży; 
S W ł a t O O J D r a z y , natomiast ucichły dyskusje medialne dotyczące zasadnoś-

inaczej c* t e i °P e r a c j i> z a ś kasandryczne przepowiednie, że Polska 
K ł K stanie się krajem wyznanio^m, czymś na kształt kato-

n i © D y i D y lickiego „Iranu" w Europie Środkowej, okazały się bez-

Kościołem Podstawne-) 
n A w c ^ n n l n n T T t n B a b e l t 0 i n a c 2 e j Babilon. Po hebrajsku bąbel znaczy 
p o w s z e c n n y m . <Brama Boga'. W Genesis (Rdz 11, 9) występuje zna-

; mienna gra słów: babel - 'Brama Boga' i balal - 'zmie-
szać'1. Zadufani we własne siły ludzie Babilonu postano-

m j i f zbudować wieżę do bram nieba. Jak się ta historia 
skończyła, dobrze wiemy: Bóg skarcił pysznych ludzi, 
pomieszał im języki, nie potrafili się dogadać i nie ukoń-
czyli swojego dzieła. Ludzka pycha została ukarana. 

Od 10 lat jestem dziennikarzem i zapewne przesią-
kłem mocno nawykami tego zawodu, dobrymi i złymi. 
Stąd nieco prowokacyjny tytuł tego tekstu. Nie jest 
jednak tak, że bronię tu tezy, w którą nie wierzę i którą 
formułuję tylko „pod czytelnika", żeby było oryginalniej 
i ciekawiej. Moim zdaniem to naprawdę dobrze, że 
istnieje prawdziwa wieża Babel wśród Ludu Bożego, 
określanego mianem Kościoła. 

Pomieszanie światoobrazów 
Oczywiście, istnienie tej wieży Babel stawia przed oczy-
ma przede wszystkim rzeczy niedobre. To nie podlega 

1 H. Langkammer, Słownik biblijny, Katowice 1984, s. 28. 

4 9 



Jan Pleszczyński 

dyskusji. Ludzie, nawet z tego samego 
kręgu kulturowego, o podobnym wykształ-
ceniu i doświadczeniach życiowych, z tego 
samego pokolenia mają ogromne kłopoty 
z porozumieniem się. Z wyjątkiem przy-
padków patologicznych, zresztą wcale nie-
rzadkich (np. cynicznej gry politycznej albo 
walki o rząd dusz) - brak porozumienia nie 
wynika ze złej woli człowieka. Sądzę, że 
w znacznym stopniu to kwestia wrodzonej 
„ułomności", organicznej niezdolności do 
zobaczenia problemu takim, jakim widzi go 
inny człowiek. 

Pierwszym krokiem do porozumienia 
się jest próba zrozumienia nie tyle racji 
partnera, oponenta, przeciwnika, roz-
mówcy (nieistotne tutaj, jakiego terminu 
będziemy używać - w tym mini-wykładzie 
nie idzie o polityczną poprawność ani sub-
telne analizowanie pojęć), co przyznanie 
mu prawa do takiego właśnie, a nie innego 
myślenia (znowu: pomijam przypadki pa-
tologiczne). 

Odrębną kwestią jest kwestia nieufnoś-
ci i klasyfikacji („zaszufladkowania") ludzi 
a priori do jakiejś grupy na podstawie np. 
gustów czytelniczych albo preferencji poli-
tycznych. Każdy, kto uczestniczy w życiu 
publicznym, nawet na bardzo lokalną skalę 
wie, że wystarczy być np. zwolennikiem 
PSL, a już zostaje się przypisanym do 
pewnej formacji nie tyle nawet politycznej, 
co światopoglądowej, a w przypadku PSL, 
co jeszcze gorsze, intelektualnej. Wystarczy 
być słuchaczem „Radia Maryja" i już wia-
domo, kto zacz i z kim mamy przyjemność. 
To samo dotyczy sympatyków innych partii 
i odbiorców innych mediów, także „Gazety 
Wyborczej". 

Załóżmy jednak, że tego typu apriorycz-
nych czynników nie ma, do dyskusji siada-
my bez uprzedzeń i przed-sądów (to co 
innego niż przesąd). O ile temat dysputy 
jest niebłahy, już po krótkiej wymianie 
zdań okazuje się, że widzenie świata przez 
rozmówców często znacznie się różni. I na-
wet jeśli dojdą do porozumienia w kwes-
tiach, co to jest lewica, co prawica, co 
rozumieją przez liberalizm itd. - nie są 

w stanie zobaczyć świata takim, jakim 
widzi go ich partner. 

Światoobraz (to tłumaczenie niemiec-
kiego terminu Weltbild) - jest sumą tego, co 
wrodzone i co nabyte w czasie ludzkiego 
życia. Wontogenezie światoobraz może się 
zmieniać tylko w zakresie nabytym. Nie 
wiadomo, jak duży to zakres2. Pesymiści 
uważają, że bardzo niewielki. Ale chrześci-
janie ponoć są optymistami. Światoobraz to 
zupełnie co innego niż światopogląd, nie 
wolno mieszać tych dwóch pojęć. Teore-
tycznie jest możliwe, że w światoobrazie 
jednego człowieka realizuje się np. świato-
pogląd teistyczny albo materialistyczny, 
w zależności od czynników kulturowych 
(lektur, środowiska, mody intelektualnej, 
spotkań itp.). Wbrew spotykanym czasami 
opiniom uważam, że Kościół nie powinien 
być a nawet nie może być otwarty na 
wszystkie światopoglądy. (Czy np. świato-
pogląd z elementami antysemickimi jest 
w ogóle możliwy do tolerowania?) 

Kościół musi być natomiast otwarty na 
wszystkie światoobrazy, inaczej nie byłby 
Kościołem powszechnym. Światoobraz tyl-
ko częściowo zależy od naszej woli, tylko 
częściowo możemy go modyfikować - dzię-
ki kulturze i dzięki kontaktom z ludźmi, 
którzy mają inny od naszego światoobraz. 
Ten otwarty Kościół musi być - z definicji -
otwarty też dla tych, którzy są „zamknięci", 
mają inny, od „otwartego" światoobraz. 
0ak w paradoksie: co ma zrobić demokracja 
z wrogami demokracji?; teoretyczny para-
doks zrealizował się ostatnio w ekstracywi-
lizowanej, zdawałoby się, Austrii - i nie ma 
na to mądrych; nawet zdarzają się głosy 
oburzenia, że Kościół nie wypowie się w tej 
sprawie.) 

Dla naszych celów umownie nazywam 
światoobrazem otwartym takie widzenie 
świata, które zakłada, że są sprawy o wadze 
zasadniczej, których do końca, na mocy 
prawa państwowego, administracyjnej de-
cyzji ani przymusem nie da się ani narzucić, 

2 Por. np. K. Lorenz, Odwrotna strona zwierciadła, 
tłum. K. Wolicki, Warszawa 1977. 

5 0 Scriptores Scholarum 



O pożytkach płynących z wieży Babel 

ani uzasadnić. Natomiast można oczywiś-
cie o nich dyskutować i szukać coraz lep-
szych rozwiązań (ze świadomością, że nie 
są idealne i jedynie możliwe). 

W Polsce przyjęło się mówić o katoli-
kach otwartych i zamkniętych. Mimo że 
wielu ten podział krytykuje, ja zasadniczo 
uważam go za słuszny . Kłopot w tym, że 
to, do jakiej grupy katolików należymy 
(szerzej: jakimi jesteśmy ludźmi), zależy 
od naszego aparatu światoobrazu (Weltbild-
apparat), czyli zarówno od genetycznie 
określonych możliwości naszej percepcji 
świata, jak i np. statusu materialnego, śro-
dowiska rodzinnego i zawodowego. Sądzę, 
że światoobrazy różnych ludzi są w znacz-
nym stopniu nieprzekładalne. Podobnie, 
jak do pewnego stopnia nieprzekładalne są 
różne języki. Jeśli ktoś naprawdę chce po-
znać twórczość Tomasza Manna albo Szek-
spira, musi czytać ich dzieła w wersji ory-
ginalnej. Z tym trzeba się pogodzić, a nie 
walczyć. Rzecz jasna, powinniśmy dysku-
tować i kłócić się o to, kim był Pinochet. 
Ale z racji, że zupełnie odmienne opinie na 
ten temat mają np. Adam Michnik („Gazeta 
Wyborcza") i Tomasz Wołek („Życie") wy-
nika przede wszystkim to, że światoobrazy 
Michnika i Wołka w tej kwestii (i wielu 
innych) różnią się. A przecież obaj należą 
do tych, których określam mianem ludzi 
światoobrazu otwartego. Tego typu świa-
toobrazowe różnice nie stanowią dla Koś-
cioła (a szerzej: dla świata) znaczącego 
problemu. Oczywiście, można (i należy) 
kłócić się i dyskutować, które „widzenie 
świata" jest właściwsze (wbrew modnym 
gdzieniegdzie opiniom o pełnej równości 
wszelkich poglądów wolno wartościować 
poglądy i style życia)4. 

Prawdziwym problemem jest to, jak 
mają zgodnie współżyć ludzie o diametral-
nie różnych aparatach światoobrazu? 

3 Por. np. J . Gowin, Kościół w czasach wolności. 
1989-1999, Kraków 1999, s. 335 nn. 

4 Por. np. L. Kołakowski, Normy-nakazy i normy-
twierdzenia, [w:] tegoż, Moje słuszne poglądy na wszystko, 
Kraków 1999, s. 116 nn. 

Z punktu widzenia ludzi światoobrazu „ot-
wartego", problem z ludźmi „zamknięty-
mi" jest nieco podobny jak z czytelnikami 
tzw. dobrych brukowców. „Dobry bruko-
wiec" to moja własna kategoria (przyznaję, 
że mało logiczna, ale użyteczna). Otóż tego 
typu gazeta chroni wielu ludzi przed wtór-
nym analfabetyzmem, podaje pewne przy-
datne informacje (np. o zgubnych skutkach 
palenia, tragediach na drogach spowodo-
wanych po pijanemu itd.). „Dobry bruko-
wiec" przekazuje winnej formie część tego, 
co ambitniejsze media. Redaktorzy bru-
kowców wcale nie są mało inteligentni, 
często są znacznie lepszymi fachowcami 
niż redaktorzy pism poważnych. 

(Na marginesie wątku medialnego po-
jawia się pytanie: czy pisanie credagowa-
nie> w brukowcu jest manipulacją, pole-
gającą na tym, że „wiedzący", „mądrzejsi" 
podają coś „głupszym", „bardziej prymi-
tywnym"? Bardzo chętnie rzucamy oskar-
żenia przeciw dziennikarzom czy publicys-
tom, że manipulują. Czy w takim razie nie 
manipulują te środowiska kościelne, które 
„zniżają" się do światoobrazu źle wykształ-
conego, niekoniecznie inteligentnego czło-
wieka? Ostatecznie nawet abp Józef Życiń-
ski, uznawany powszechnie za wybitną 
postać nie tylko polskiego Kościoła < w 
październiku sekretarzował Synodowi Bis-
kupów Europy> nie zawsze mówi o post-
modernizmie, o relacjach pomiędzy wiarą 
i nauką, o twierdzeniach limitacyjnych. 
Trzeba wiedzieć gdzie, do kogo, w jakim 
celu się mówi. 

Z drugiej strony, przy tak pojmowanych 
sprawach możemy narazić się na zarzut, 
wcale nie tak bardzo bezpodstawny, relaty-
wizmu.) 

Pomieszanie języków, a raczej pomie-
szanie światoobrazów poszczególnych lu-
dzi - to złe, widoczne gołym okiem kon-
sekwencje budowania wieży Babel. 

Pożyteczna wieża Babel 
Na szczęście nie ma tego złego, co by na 
dobre nie wyszło. Pożytki płynące z wieży 
Babel są ogromne i widzę je następująco: 

Scriptores Scholarum 5 1 



Jan Pleszczyński 

1. Różnorodność, a co więcej, nawet 
nieprzekładalność poszczególnych świa-
toobrazów, poszerza mój świat; dostrze-
gam, że inni ludzie myślą inaczej i że mają 
jakieś podstawy, by myśleć inaczej. Nie 
wszyscy inaczej myślący są przecież idiota-
mi (wyżej wykluczyłem już cynicznych ma-
nipulatorów). 

2. Świadomość tych różnic każe porzu-
cić pewność, że nasz własny punkt widze-
nia jest jedynym z możliwych. On jest po 
prostu jednostronny. 

Konrad Lorenz, wybitny austriacki eto-
log, laureat Nagrody Nobla z medycyny, 
mówił o zaletach poznawczej metody „wza-
jemnie oświetlających się danych". W po-
znawaniu świata nie należy odrzucać od-
miennych światoobrazów. To tak, jakbyśmy 
odrzucali jako zupełnie nam zbędną fizykę 
kwantową, bo nam dla zrozumienia świata 
wystarcza np. biologia molekularna. A fizy-
ka kwantów i biologia molekularna są 
praktycznie nieprzekładalnymi dziedzina-
mi jednej nauki. 

Obecność różnych światoobrazów każe 
nam też nieustannie wracać do rozważania 
tych samych problemów, ale nie jest to 
bezcelowe kręcenie się w kółko. Powraca-
my do tych problemów na innym (zwykle 
wyższym) poziomie poznawczym. Lorenz 
i Gerhard Vollmer mówią w takim przy-
padku o poznawczej spirali, a nie o błędnym 
kole5. 

Unikanie metody wzajemnie oświet-
lających się danych i konstytutywnych 
różnic światoobrazowych może wpędzić 
nas w sytuację poznawczą „Marsjan", 
którzy wiedzę o Ziemi czerpią tylko z jed-
nego brukowego czasopisma albo jakiegoś 
jednego, niezbyt wysokich lotów, kanału 
telewizyjnego. Gdyby zapytać takiego Mar-
sjanina, czym jest samolot, odpowie, że 
latającą maszyną, która się rozbija. 

5 G. Vollmer, Was konnen wir wissen?, cz. 1, Stutt-
gart 1985, s. 65, podobnie W.V.O. Quine, Granice wie-
dzy i inne eseje filozoficzne, tłum. B. Stanosz, Warszawa 
1986. 

3. Dają szansę bycia pełniejszym czło-
wiekiem. (Chrześcijaninowi, być może, da-
je szansę okazania swej Miłości względem 
innego człowieka, choć ja osobiście tej 
kategorii nie lubię. Jakie to trudne, pisze 
np. ks. Józef Tischner: „Jak to dobrze, że nie 
muszę przekazywać znaku pokoju tym 
wszystkim komuchom i kandydatom na 
posłów z Bożej łaski"6). 

4. Nie pozwalają intelektualnie zgnuś-
nieć. Muszę ciągle myśleć, jak się w tym 
gąszczu nieprzekładalnych światoobrazów 
zorientować i znaleźć. Aby nie popaść w ja-
kiś eklektyczny, sztucznie wszystko łączący 
światoobraz, rzeczywiście niebezpiecznie 
bliski relatywizmowi. 

Innym pożytkiem, który dla mnie jest 
ważny, ale ma wyłącznie subiektywny cha-
rakter, jest to, że świat byłby potwornie 
nudny, gdyby wszyscy byli tak dialogiczni 
jak Sławomir Żurek. Trudno wyobrazić so-
bie świat bez grzechu, bez skandalistów, 
albo bez zła. Niepotrzebni wówczas byliby 
kaznodzieje, lekarze, moraliści na kated-
rach uniwersyteckich i w opiniotwórczych 
mediach, sędziowie, prokuratorzy i adwoka-
ci, niepotrzebne byłyby takie spotkania jak 
to w Laskach. 

Całkiem poważnie: zagrożenia stwarza-
ne przez wieżę Babel, czyli nieprzekładal-
ność światoobrazów, istnieją realnie i nie 
można ich zbyć żarcikami. Świadomość 
tego rodzi ponownie zapotrzebowanie na 
autorytety. Dla wielu ludzi, także nie-
wierzących, autorytetem jest papież. Inni 
mają szczęście spotykać jakąś wybitną po-
stać w swoim otoczeniu. Uznanie i korzys-
tanie z mądrości autorytetu jest ważne, aby 
pycha nie zgubiła nas, jak budujących wieżę 
do nieba bram mieszkańców Babilonu. Jeśli 
jesteśmy otwarci (obojętne czy w Kościele 
czy poza Kościołem), nawet jeśli nie rozu-
miemy jakiegoś poglądu albo się buntuje-
my, powinniśmy sobie zadawać pytanie: jak 
człowiek tak rozumny może tak myśleć, 
w sposób dla nas (w pierwszym przynajm-

6 J . Tischner, Ksiqdz na manowcach, Kraków 1999, 
s. 23. 

5 2 Scriptores Scholarum 



O pożytkach płynących z wieży Babel 

niej momencie) nie do przyjęcia? Odrzuca-
nie autorytetów nie świadczy bynajmniej 
0 niezależności, lecz o pysze i braku roz-
sądku (tym bardziej, że moralny i intelek-
tualny autorytet łatwo odrzucić, bo to nic 
nie kosztuje; gdy jesteśmy poważnie cho-
rzy, idziemy jednak do lekarza - już nie 
jesteśmy tacy niezależni). 

Z autorytetami wiąże się kluczowy, 
moim zdaniem, problem możliwości zmia-
ny (do pewnego stopnia, w części kulturo-
wej) własnego światoobrazu. Światoobraz 
człowieka można porównać do paradygma-
tu w nauce. Paradygmaty to, według Tho-
masa Kuhna, pewne wzorce pracy bada-
wczej, zawierające zbiór założeń pojęcio-
wych, metodologicznych i metafizycznych. 
Zmiana paradygmatu może się odbywać 
tylko na drodze rewolucji naukowej7. Nasz 
światoobraz to też zbiór założeń pojęcio-
wych (nie tylko w różnych kulturach są one 
inne, ale nawet wśród ludzi żyjących w tym 
samym społeczeństwie), metodologicznych 

1 metafizycznych. Zarówno w nauce, jak 
i w światoobrazie praktycznie prawie do-
wolnie długo można bronić każdego sen-
sownego (a nawet jawnie nie-absurdalne-
go) paradygmatu. Tzw. teza Duhema-Qui-
ne'a głosi, że poprzez dodatkowe założenia, 
drobne modyfikacje, korekty itp. można 
bronić dowolnie długo solidnej teorii. 
(Quine: „Każde zdanie może obowiązywać 
niezależnie od doświadczenia, o ile doko-
namy dostatecznie daleko idącego przysto-
sowania reszty systemu"8.) Tak samo do-
wolnie długo można bronić tezy, że UE nas 
wynarodowi i sprzeda zachodnim kapitalis-
tom, jak tej, że gdy wstąpimy do UE, to 
każdy będzie miał mercedesa, ładną żonę 
i nie zachoruje na raka. Da się bronić 
i pośrednich wersji rozsądnych. Spotkania 
z autorytetem mogą dokonać w nas rewo-
lucji; możemy przekroczyć (nie porzucić!) 
skostniały, z konieczności jednostronny pa-

7 Por. np. I.G. Barbour, Mity, modele, paradygmaty, 
tłum. M. Krośniak, Kraków 1984, s. 136 nn. 

8 I. Lakatos, Pisma z filozofii nauk empirycznych, 
tłum. W. Sady, Warszawa 1995, s. 161. 

radygmat naszego światoobrazu i przyjąć 
paradygmat nowy. 

I to jest postęp. Nie trzeba przekreślać 
własnego światoobrazu (to zresztą jest z ra-
cji genetycznych niemożliwe), należy go 
poszerzać. Gdy w nauce paradygmat fizyki 
Newtona został zastąpiony przez paradyg-
mat Einsteinowski, fizyka Newtonowska 
zachowała swą przydatność w codziennym 
życiu. Porzucić nasz światoobraz (jego 
część kulturową) należy tylko wtedy, gdy 
uznamy go za absurdalny. Jeśli był „niepeł-
ny", wypada go tylko (lub aż) przekroczyć. 
Wierzę, że jest to wykonalne. Chyba, że 
nasza kondycja jest taka, jaką proponują 
skrajni socjobiolodzy, tzn. że „geny pro-
wadzą nas na smyczy". I to krótkiej smy-
czy9. 

Możliwość rewolucji światoobrazowej 
jest kolejnym argumentem na rzecz dobro-
dziejstw płynących z wieży Babel. Gdyby 
nie było pomieszania języków - byłby je-
den, w pełni akceptowalny przez wszyst-
kich, światoobraz-paradygmat. I raj już na 
ziemi. 

Co do głównego tematu naszego spot-
kania w Laskach: Kościół otwarty na (czy 
dla?) wszystkich. Aby był otwarty na 
wszystkie światoobrazy (nie światopoglądy 
i ideologie), powinien zaakceptować, że: 

1. Dialog należy prowadzić ze wszyst-
kimi, którzy chcą dialogu (choćby dla dobra 
Kościoła). 

2. Należy przyjąć, że w każdym człowie-
ku jest coś, o co można „pozytywnie zaha-
czyć" (a więc przyjąć „jezuicką", kazuis-
tyczną postawę). 

3. Przez niewierzących Kościół trakto-
wany jest jako rzeczywistość czysto ludzka, 
bez żadnych Boskich elementów. (Tak więc 
ludzie mają prawo domagać się od Kościoła 
tego samego, czego od innych organizacji, 
np. jawności finansów.) 

4. Ludzie Kościoła, jeśli akceptują, że 
np. media „kontrolują" instytucje publicz-
ne, muszą zaakceptować, że media według 

9 E.O. Wilson, O naturze ludzkiej, tłum. B. Szacka, 
Warszawa 1988. 

Scriptores Scholarum 5 3 



Jan Pleszczyński 

tych samych reguł „kontrolują" instytucje 
kościelne. (Argument, że krytyka z zewnątrz 
jest niemożliwa jest nietrafny, bo w ogóle 
niemożliwe jest zrozumienie pełne czego-
kolwiek. Ignorancja jest przypadłością 
wszystkich.) 

Dumnym babilończykom nie powiodła 
się budowa wieży do bram nieba, bo nie 
potrafili się porozumieć. Z tej przypowieści 
można wyciągnąć jednak i pozytywny 
wniosek: trzeba się uczyć obcych języków 
i dzieło kontynuować. W przypadku bu-
downiczych wieży Babel było złe założenie: 
że dojdą do nieba bram. Natomiast można 
budować wieżę doskonale wiedząc, że celu 
tego się nie osiągnie. Podobnie, jak nie 
można - przynajmniej tak uważają domi-

nujące kierunki filozofii - dojść do prawdy 
w nauce, można się do niej tylko zbliżać. 
W przypadku wieży Babel zupełnie wystar-
cza, aby zbliżać się do zrozumienia świa-
toobrazu innego człowieka. 

W Kalendarzu Ekumenicznym 2000 
znajduje się myśl Simone Weil, doskonale 
pointująca, w dwóch zdaniach, to, o czym 
tu piszę. W zasadzie zamiast tego wykładu 
lepiej byłoby może po prostu przytoczyć te 
zdania, a potem przez pół godziny w samot-
ności i ciszy je rozważyć. Oto one: „Dwaj 
więźniowie w sąsiednich celach nawiązują-
cy łączność stukaniem w mur. Mur jest 
tym, co ich dzieli, ale również tym, co im 
pozwala nawiązać łączność"10. 

10 Kalendarz Ekumeniczny 2000, Lublin 2000. 

rys. R. Ruzik 

5 4 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jacek Wojtysiak 

Dość powszechnie się sądzi, że istotę pierwotnego 
chrześcijaństwa oddaje jedno zdanie zawarte w początko-
wych rozdziałach Dziejów Apostolskich. Biblia Tysiącle-
cia tłumaczy je z greki następująco: „Trwali oni w nauce 
Apostołów i we wspólnocie, w łamaniu chleba i w modlit-
wach" (Dz 2, 42). Trzy czynniki tworzyły więc chrześci-
jaństwo u jego źródeł: nauczanie Apostołów (didache), 
wspólnota (koinonia) oraz modlitewne łamanie chleba 
(klasis tou artou). Wszystkie razem składały się też na to, 
co później określono mianem agape - swoistej miłości 
chrześcijańskiej. 

Didache lub kerygma to głoszenie (obwieszczanie, 
zwiastowanie) słowa Dobrej Nowiny o miłości Boga do 
ludzi, która najdoskonalej wyraziła się w Jezusie Chrys-
tusie, w oferowanym przez Niego zbawieniu za darmo, 
mocą jego śmierci i zmartwychwstania. Przykładem ke-
rygmy jest mowa (słowne świadectwo - martyńa) Apostoła 
Piotra, tuż po Zesłaniu Ducha Świętego, która doprowa-
dziła do zawiązania pierwszej koinonii (Dz 2, 14-41). 

Koinonia to wspólnota, która powstawała jako odzew 
na Dobrą Nowinę: ci, którzy Ją przyjęli, gromadzili się 
wokół Niej, zawierając więź z Bogiem i więź ze sobą. Była 
ona tak silna, że „przebywali razem i wszystko mieli 
wspólne [koinos znaczy: wspólny!]. Sprzedawali majątki 
i dobra i rozdzielali je każdemu według potrzeby" (Dz 2, 
44-45). Warto pamiętać, że odpowiednikami greckiej 
koinonii są takie polskie słowa, jak: uczestnictwo, udział, 
braterstwo, wzajemność, oddanie, dar, miłość, jedność, 
a nawet: solidarność czy społeczność (por. ks. R. Popow-
ski, Wielki słownik grecko-polski Nowego Testamentu, „Voca-
tio", Warszawa 1995, hasła 2829, 2831-2834). Wiążą się 
one z tym, co Dzieje Apostolskie określają jako diakonia 

55 



Jacek Wojtysiak 

(służba). Posługa diakonalna - troska 
o żywność dla potrzebujących, przekazywa-
nie jałmużny biednym, opieka nad wdowa-
mi - stanowiła istotną część, prawie równą 
apostolskiej, religijnej działalności pier-
wotnego Kościoła (por. np. Dz 6, 1-7; 11, 
27-30). 

Wyrazem koinonii i diakonii były agapy, 
czyli uczty braterskie, podczas których 
pierwsi chrześcijanie, „łamiąc w domu 
chleb [klontes te kat oikon arton], przyjmo-
wali pokarm w rozweseleniu i prostocie 
serca, wielbiąc Boga i mając łaskę wzglę-
dem całego ludu" (Dz 2, 46-47, wydanie 
interlinearne „Vocatio"). Uczty te - wzoro-
wane prawdopodobnie na żydowskim ob-
rzędzie wieczerzy sederowej (paschalnej) 
lub wieczerzy szabatowej - uobecniały lub 
upamiętniały Ostatnią Wieczerzę (Wiecze-
rzę Pańską), jaką Jezus Chrystus spożył 
z Apostołami tuż przed, i w związku z, 
swoją ofiarą krzyżową. Stały się one zaczy-
nem tego, co dziś określamy mianem Lei-
tourgia (dosłownie: dzieło/służba ludu, 
później przyjęło się: służba Boża, niem. 
Gottesdienst, ang. seryice), Eucharistia (wdzię-
czność, dziękczynienie [Bogu]), c z y - w ter-
minologii łacińskiej - Komunia (communio -
wspólność, łączność [z Bogiem i ludźmi]) 
lub, dość swobodnie: na zasadzie pars pro 
toto, Msza (missio - posłanie, zakończenie). 

Na podstawie tego, co wyżej napisano, 
można powiedzieć po prostu, że chrześci-
jaństwo odznacza się trójdzielną dynamiką: 
najpierw jest Słowo (Logos - kerygma), 
z niego rodzi się wspólnota (koinonia), 
której wyrazem staje się stół (klasis tou 
artou jako eucharistia). Dynamika ta - sło-
wo-wspólnota-stół - nie jest specyficzna 
dla chrześcijaństwa. Jej kulturowa geneza 
tkwiła w judaizmie, a występowała z pew-
nością także w innych religiach i kulturach, 
np. w kulturze greckiej. Co więcej, dynami-
ka ta stanowi naturalną podstawę tworze-
nia więzi przyjacielskich, miłosnych, ro-
dzinnych. Każdy zna ją z osobistego doś-
wiadczenia. 

Najpierw ludzie zaczynają ze sobą roz-
mawiać, chcąc sobie coś ważnego przekazać 

- za pomocą słów objawiają sobie nawza-
jem dobrą nowinę. Tak zawiązuje się 
wspólnota: coraz więcej mają wspólnych 
myśli, przeżyć, coraz więcej spraw ich 
łączy. Wreszcie-dzielą ze sobą stół. Takie 
jest życie, i takie jest chrześcijaństwo. Naj-
bardziej podstawowe doświadczenia 
ludzkiego życia stają się tworzywem 
doświadczenia chrześcijańskiego. Bóg 
staje się obecny poprzez codzienne sło-
wo, wspólnotę i stół. Kto nie pielęgnuje 
ludzkiej mowy, nie usłyszy Słowa Bożego. 
Kto nie buduje więzi między ludźmi, nie 
rozpozna miłości Boga. Kto nie dba o ro-
dzinną kolację, nie zakosztuje w Wieczerzy 
Pańskiej. 

Z pewnością dynamika chrześcijańska 
wyznacza styl chrześcijańskiego życia. Tro-
ska o głębię wypowiadanych słów, zaan-
gażowanie na rzecz autentycznych i do-
brych relacji międzyludzkich (nie tylko 
z tzw. bliskimi) oraz zabieganie o chleb 
dla potrzebujących powinny być zna-
kiem rozpoznawczym chrześcijanina. 
Owszem, chrześcijanie nie mają monopolu 
na ten znak - jest to sprawa zwykłego 
uczciwego człowieczeństwa. Jednakże by-
cie chrześcijaninem, jak widzieliśmy, z isto-
ty swej dodatkowo i szczególnie zobowią-
zuje do bycia przede wszystkim takim 
znakiem. 

Nie jest celem tego tekstu przeprowa-
dzanie rachunku sumienia dla siebie lub dla 
innych. Nie jest też celem dyskutowanie 
np. zagadnienia sposobów zaangażowania 
chrześcijan w budowanie sprawiedliwych 
struktur społecznych, by były one bardziej 
wspólnotami. Ograniczę się tu tylko do 
jednej sprawy, która stanowi „papierek lak-
musowy" naszego polskiego chrześcijań-
stwa, a dokładniej tej jego części, w której 
uczestniczę, czyli katolicyzmu. 

Podobno rodzinę rozpoznaje się po je j 
zwykłym obiedzie lub kolacji. Tam 
wszystko widać, jak na dłoni: czy wszyscy 
są?, czy rozmawiają?, a jak tak, to o czym?, 
co kto robi?, jak się czuje z innymi?, czy 
wspólne ucztowanie sprawia im radość? 
Tak samo jest ze wspólnotą chrześcijańską 

5 6 Scriptores Scholarum 



Słowo - Współnota - Stół. Czym jest dla mnie chrześcijaństwo? 

- rozpoznaje się ją po jej Wieczerzy Pań-
skiej, czyli Eucharystii. A jakie są nasze 
katolickie Eucharystie, nasze zwykłe 
niedzielne Msze Święte? 

Różne. Trzeba pamiętać, że różne są 
parafie, różni ludzie, różne oczekiwania. 
Tak jak różne są ludzkie osobowości, przy-
zwyczajenia, formacja. Wielu jednak powia-
da, że nasze Msze są nudne, oficjalne, a więc 
nierzadko tylko „przestane" lub „przespa-
ne". Nie chodzi tu o to, by z Liturgii robić 
show. Jeśli jednak Eucharystia ma być - jak 
naucza Kościół Katolicki - „źródłem i zara-
zem szczytem całego życia chrześcijańskie-
go" (Sobór Watykański II, Lumen gentium, 
11), musi być żywa, musi ludzi angażować. 
Musi być widoczne, że jest w Niej Słowo 
i Stół, które budują Wspólnotę. 

Ostatnio coraz bardziej podkreśla się 
rolę Biblii w Eucharystii. Podczas Liturgii 
Słowa podnosi się księgę z czytaniami, co-
raz częściej słychać biblijne kazania. Nadal 
jednak czytanie Biblii w kościele przez 
dorosłych świeckich w większości przy-
padków ogranicza się do znaczniejszych 
(zwłaszcza transmitowanych przez telewiz-
ję) uroczystości. Podobnie - poza wyjątka-
mi - brakuje biblijnych komentarzy i świa-
dectw oraz modlitwy wiernych, przygoto-
wywanych właśnie przez wiernych, w na-
wiązaniu do spraw, które ich dręczą. 

Najważniejsze jest jednak to, że na 
przeciętnej Mszy panuje atmosfera anoni-
mowości, przerywana co najwyżej przez 
niektórych na chwilę - na znak pokoju. 
Czy można tu mówić o wspólnocie? Jej 
budowaniu nie sprzyja też, zachowywany 
jeszcze w wielu polskich kościołach, trady-
cyjny sposób udzielania Komunii Świętej. 
Gdyby zobaczył go, nie znający chrześcijań-
stwa, jakiś przybysz z obcej planety, raczej 
nie wpadłby na to, że obrzęd Komunii 
wywodzi się z wydarzenia, które było Wie-
czerzą, i że jednym z jego celów jest uobec-
nianie także międzyludzkiej jedności... 

Ktoś powie, że sprawy te wymagają 
oddzielnych i ostrożnych analiz teologicz-
nych, kulturowych, historycznych i socjolo-
gicznych. Ktoś inny doda, że to, czego mi 

brakuje na „przeciętnej" Mszy, odnajdę we 
wspólnotach posoborowej odnowy. Poza 
tym nie wszystko da się zrobić na codzień. 
To prawda. Jednakże nie każdy polski kato-
lik - z różnych przyczyn - stanie się uczest-
nikiem jakiejś wspólnoty. Co więcej, pewne 
sprawy powinny być powszechne i nie wy-
magają specjalnych analiz czy zabiegów... 
A może po prostu rzeczy się mają tak, jak 
w naszych domach: w zwykły dzień „jest 
jak jest", lecz gdy śpieszą jacyś lepsi goście, 
sprzątamy, robimy dobry obiad i okazujemy 
się bardzo mili (nie tylko dla gości)... 

Powiedzmy sobie szczerze: nie ma dy-
mu bez ognia. Dla chrześcijanina ogniem 
jest Duch Święty. Trzeba jednak pozwolić 
Mu działać. Eucharystia udziela Słowo, jest 
Stołem i stanowi Wspólnotę. Jednakże nie 
skorzysta z Niej ten, kto przychodzi na Nią 
nieprzygotowany, kto nie żyje Jej darami. 
Na koniec więc kilka uwag o tym, jak nasze 
parafie mogłyby to przygotowanie pogłę-
bić, jak mogłyby dać Duchowi dodatkowe 
impulsy przyzwolenia. Podaję je na pod-
stawie obserwacji życia chrześcijańskiego, 
zwłaszcza ewangelickiego, w Niemczech. 
Skoncentruję się tylko na kilku z jego zalet, 
co nie oznacza, że nie ma tam wad. Są, ale 
nie wypada „punktować" braci, tak jak nie 
wypada się też - odpieram ewentualny 
zarzut ze strony naszych kościelnych „pa-
triotów" - chwalić własnymi osiągnięcia-
mi... Ale do rzeczy. 

Po pierwsze: otwarte godziny (kręgi) 
biblijne. Powiedziałem już, że nie każdy 
ma czas i skłonność do systematycznego 
studium Biblii w ramach szerszej formacji 
religijnej w ruchach posoborowej odnowy. 
Każdy jednak mógłby od czasu do czasu 
odwiedzić otwarty dla wszystkich krąg bib-
lijny (lub podobne spotkanie katechetycz-
ne). Mógłby on mieć charakter pogadanek, 
wykładów, kursów, świadectw, spotkań 
modlitewnych itp. Jego formy różnicowały-
by się w zależności od stopnia wiedzy 
i zaangażowania uczestników. Ale żeby tak 
było, kręgi biblijne musiałyby po prostu 
funkcjonować jako normalna część działal-
ności duszpasterskiej parafii - zapisane na 

Scriptores Scholarum 5 7 



Jacek Wojtysiak 

tablicy ogłoszeń parafialnych na stałe: jak 
nabożeństwa różańcowe czy nieszpory. Nie 
wierzę, że dla kręgów biblijnych nie dałoby 
się znaleźć chętnych duszpasterzy oraz 
kompetentnych animatorów świeckich. 
Z biegiem czasu kręgi z pewnością byłyby 
coraz liczniej odwiedzane. Ich owoce -
w postaci wspomnianych komentarzy, 
świadectw i modlitw - mogłyby wzbogacać 
niedzielne Eucharystie. Ludzie po prostu 
dzieliliby się swoim autentycznym doś-
wiadczeniem życiowym... 

Po drugie: parafialne życie towarzy-
skie. Dlaczego ludzie na niedzielnej Mszy, 
zwłaszcza w dużym mieście, czują się ano-
nimowo? Dlatego, że - o ile nie trafią na 
sąsiadów - nie znają siebie nawzajem. Nie 
mają w ogóle okazji ze sobą porozmawiać 
jako chrześcijanie. A gdyby tak działały 
przy parafii chrześcijańskie kawiarnie, klu-
by, koła zainteresowań, może sklepy, a na-
wet biura matrymonialne... Już w wielu 
miejscach tak jest, ale dlaczego nie miałoby 
to być czymś powszechnym? Przecież to też 
są czynniki wspólnototwórcze! Ewangelicy 
powiadają żartobliwie, że w ich kościołach 
parafialna kawa po nabożeństwie jest trze-
cim sakramentem (teologia ewangelicka 
mówi oficjalnie o dwóch sakramentach: 
Chrzcie i Komunii). Coś w tym jest: 
wspólnota chrześcijańska nie ma tylko wy-
miaru nadprzyrodzonego, lecz - skoro jest 
wspólnotą, w której uczestniczą także 
zwykli śmiertelnicy - ma również wymiar 
bardzo doczesny. 

Po trzecie: zbiórki na rzecz głodują-
cych i ubogich. Zbiórki takie stanowiły 
w pierwotnym Kościele istotną część Eu-
charystii. Ich pozostałością jest piękna 
czynność składania darów przez wiernych, 
a także mniej piękne - urastające niekiedy 

do paraliturgicznego obrzędu - tzw. zbiera-
nie na tacę. Dlaczego nie zastąpić (lub na 
stałe uzupełnić) tacy, składaną dyskretnie 
po lub podczas Liturgii, ofiarą na - każdo-
razowo wcześniej określany - konkretny cel 
charytatywny? Rozumiem, że na taki 
wzniosły gest mogą sobie pozwolić Koś-
cioły w krajach, w których istnieje podatek 
kościelny, gwarantujący Kościołom utrzy-
manie, a ich wiernych stać na dodatkowe 
wydatki. Ale czy u nas nie można by jawnie 
i regularnie (a nie tylko od święta łub 
kataklizmu) poświęcać przynajmniej pew-
ną część kolekty potrzebującym? Może to 
pomagałoby nam zrozumieć, że Kościół 
stanowi - nieograniczoną przez rasę, język 
czy przekonania - wspólnotę, której uczest-
nicy zawsze nawzajem siebie wspomagają... 
Może troszcząc się o powszedni chleb dla 
innych, lepiej pojęlibyśmy Bożą troskę 

0 Chleb Eucharystyczny dla nas. Trudno 
ucztować - nawet duchowo - gdy inni 
cierpią głód... 

Przedstawiłem powyżej tylko kilka 
punktów „papierka lakmusowego" naszego 
chrześcijaństwa. Ze nie ma w nich (i w całej 
mojej wypowiedzi) nic oryginalnego, łatwo 
się przekonać, czytając Biblię i jej opraco-
wania, Katechizm Kościoła Katolickiego, 
elementarne podręczniki do religii i teolo-
gii, homilie Jana Pawła II, literaturę eku-
meniczną itp. Jednakże nie o oryginalność 
tu chodzi, lecz o pytania, jakie zadajemy 
sobie na przełomie wieków - u progu dwu-
tysiąclecia naszej religii: jak rozumiemy 
chrześcijaństwo?, czy naprawdę nam zależy 
na wartościach, które z nim utożsamiamy?, 
czy chrześcijaństwo ewangeliczne stanowi 
centralny i powszechny, czy tylko uboczny 

1 wąski nurt naszego życia osobistego, 
kościelnego i społecznego?... 

5 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Ireneusz Ziemiński 

Rodzicom, którzy opłakują 
śmierć swoich dzieci. 

- Wiele człowiek musi, pani, w życiu wycierpiec. Jak sobie, pani, przypomnę mojego 
chłopaka, to aż w gardle ściska. Dziesięć lat miał, pani, jak umar. Na raka. Jak on mnie, 
pani, tymi rączkami za szyje obejmował. Ale wcale nie płakał. Lekarze od początku mówili, 
że nie ma nadziei. Ale jak to, pani, matka może powiedzieć, że nie ma nadziei. Toć to moje 
było, człowiek je nosił, urodził, wykarmił, a teraz ma ziemi oddać? Wierzyłam, pani, że 
będzie żyć. Mój mąż to pierwszy sie załamał. Modlił sie, pani, codziennie na kolanach, 
różaniec odmawiał. Pocieszał mnie, pani, jak umiał, ale sam to już nie wierzył. Jemu 
lekarze więcy powiedzieli, wiadomo, to zawsze ojciec, chłop, więcy zniesie. Ksiądz też 
przychodził, dobry, pani, starszy, też już o swojej śmierci myślał. Za pogrzeb to ani grosza 
od nas nie chciał, jeszcze msze dodatkowe odprawiał. To trocha nas na duchu podniosło, 
oprzytomniał człowiek, za robotę sie musiał brać. Ale w domu to do dziś, pani, pusto 
i głucho jakoś. Dwoje mniejszych to już zapominać zaczyna. Do końca chcieli sie z nim, 
z Andrzejkiem znaczy sie, bawić, tylko że on już, pani, siły nie miał. Chemie, pani, 
dostawał przez rok. Takie włosy kręcone miał, ale wszystkie wyszli. Jak sie na te ich sale 
wchodziło, to poznać było go ciężko, wszystkie, pani, dzieciaki bez włosów, chude takie 
i blade. Ale która, pani, matka swojego nie pozna. Co by człowiek dał, żeby ulżyć mu, pani. 
Ale nic nie może. Modliłam sie, pani, żeby to mnie lepi Bóg na tamten świat zabrał, a jego 
ocalił. Ale widać inaczy było pisane. - Przetarła lekko oczy. - Nie powiem, dzieciak czasem 
człowieka zdenerwuje, to sie i na niego krzyknie, albo i uderzy w nerwach. Ale to przecież, 
pani, co innego. Kto dziecka by, pani, swojego nie kochał. Sama bym, pani, umrzyć wolała, 
gdyby to tylko można, a nie on. Ale co zrobić, taki los. Dwa inne miałam dzieci, dla nich 
człowiek żyć musiał. Mój mąż to do dziś, pani, zgnębiony chodzi. Pierwszy syn, pani, 
pierworodny. Nikt tego nie zrozumi, co sam nie przeszed. Jak z porodówki przyjechałam, 
to on mnie jak dziecko nosił za tego syna i po rękach całował. Potem tak samo, jak drugie 
i trzecie rodziłam. Was tylko mam, do mnie mówił. Teraz to smutny jakiś chodzi, bez 
życia, dzieciaka tylko wspomina. Kwiaty na cmentarz kupuje. Ale to już nic, pani, nie 
zmieni. Tyle że człowiek tak jeszcze przy tym grobie usiądzie, na zdjęcie na pomniku 
popatrzy. Jak żywy, pani, sie uśmiecha. Jeszcze dwa dni przed śmiercio tak sie do mnie 
uśmiechał. O niebie i o Panu Bogu chciał tylko rozmawiać. A mnie, pani, serce z żalu 
pękało, oszukiwać musiałam. Chociaż wierzyłam, pani, wierzyłam, że może mnie Pan Bóg 
wysłucha. Nie to, pani, żebym żal jaki miała czy pomstowała do nieba. Tylko tak coś 

pij 

mm. 

59 



Ireneusz Ziemiński 

człowieka ściśnie, że to niby dlaczego mnie to musiało spotkać. Patrzę tak, pani, na inne 
dzieci jak po parku biegajom, to mi żal, że jego już nie ma. Pięć lat już, pani, szkołę by 
chłopak po mału kończył, kawaler prawie. Ale co zrobić. W te pierwsze dni to nawet 
człowiek jakoś ulgę poczuł, że on sie już nie męczy, że nie trzeba kursować po pare razy 
dziennie z domu do szpitala, w nocy czuwać, lekarstwa podawać. Ale potem to, pani, 
zawsze gorzy. Im późni, pani, tym gorzy. Po nocach to mi sie czasem jako aniołek śnił, ale 
czasem to i całkiem strasznie, jak w tym grobie ciałko jego, pani, gnije... - Otarła oczy 
chusteczką. - Czasem to sobie, pani, wyrzucam, że zło matko byłam, że nie upilnowałam 
czy co. Ale przecie do lekarzy człowiek chodził, na szczepienia prowadził, żadnego 
terminu nie zaniedbał. I nic, pani, nie poznali. Dlatego nie mogłam uwierzyć. Myślałam, 
że to pomyłka, że wyniki pomylili. Przez dziewięć lat nikt nic nie zauważył, a tu nagle, 
pani, rak z przerzutami. Wcześniej, pani, jak sie dzieciaki rodzili, to martwiłam sie, byle 
które zakaszlało, już spać nie mogłam, całą noc czuwałam. Teraz inaczy, bać sie prze-
stałam. Trzeba sie, pani, na los zdać. Losu nie unikniesz. W tym szpitalu to, pani, wiele 
nieszczęść człowiek zobaczy. Jedna matka to stale mówiła, że wszystko by oddała, byle 
tylko dzieciak żył. Za granice jeździła, pieniądze zbierali na przeszczep i nic nie pomogło. 
Chłopak umar. Jak mój, nawet troszka wcześni. Wola boska, co zrobić. Najgorsze to, pani, 
że te dzieciaki wiedzo, co sie z nimi dzieje. Jak któregoś ze szpitala wypisujo albo do 
hospicjum oddajo, to przestajo pytać o niego. Mój chłopak też, pani, wiedział. Bo po co by, 
pani, o niebo pytał? Dorosły, pani, śmierci sie boi, a co dopiero dzieciak. W piłkę by chciał 
pograć, na rowerze pojeździć, z kolegami poganiać. Widzi przecie, że to już nie dla niego, 
że siły mu brak. Nawet telewizji nie chciał oglądać, jakby żal jakiś w nim siedział. 
Siostrzyczkę swojo bardzo lubił. Tulił sie do niej, całował, po głowie pozwalał sie jej bić. 
Tak jakby, pani, ratunku jakiegoś szukał, jakby sie życia chciał za wszelką cene uczepić. 
Raz to nawet podsłuchałam, jak pytał jej, czy mu kwiatki na grób będzie przynosić... -
Otarła łzy. - Dzieciaki, pani, więcy rozumiejo, niż człowiek może pomyślić. Kto nie miał, 
pani, dzieciaka, to tak jakby o połowę mniej żył. - Zamilkła na chwilę. - Jak chorował to 
tak sobie, pani, czasem myślałam, że lepiej było go nie mieć, żalu by teraz nie było, nie 
cierpiałby człowiek. Moja siostra, bezdzietna, to nawet mówiła, że już dzieci mieć nie 
chce, żeby potem żałoby nie było. Ale teraz inaczy patrzę. Choćby jeszcze dziesięć razy 
miał umierać, tobym chciała żeby choć trochę pożył. Ta śmierć to, pani, jakby kara za to, że 
sie człek na świecie znalaz. Tylko że dzieciak to, pani, nawet odrobiny życia nie 
zakosztował, jakby go wszystko ominęło. Tak jakby mu, pani, zabawkę albo cukierka 
pokazać, powiedzieć, że jego, a potem od razu zabrać, zanim zdąży z papierka rozwinąć. 
Jak stary umiera, matka zwłaszcza czy ojciec, to też żal, ale jakiś inny, człowiek łatwiej 
może sie pogodzić. Dzieciak to co innego. Jakby kawał serca człowiekowi z piersi wydarli. 
Jakby człek na marne żył, czy co, że dzieciaka od śmierci nie umiał wyratować. Póki 
zdrowe so, pani, to człowiekowi nawet do głowy nic złego nie przyjdzie. Ale śmierć jak 
złodziej, pani, przychodzi, gdy już człek myśli, że mu niczego nie brak, że teraz to sobie 
pożyje. Nic człowieku nie nażyjesz. Nie tutaj, chyba że na tamtym świecie. Tylko jak to, 
pani, dzieciakowi wyjaśnić. Dzieciak, pani, co nad grobem stoi, to więcy wie od dorosłego. 
Ale czy dorosły, pani, może dzieciakowi prawdę powiedzieć, że umiera? No jak to, tak po 
prostu powiedzieć, że już nigdy sie nie będzie bawić ani ojca i matki oglądać? Przecie nie 
można, pani. Nawet zdradzić przed nim nie można, że człowiek coś wie. W ostatnich 
miesiącach to tylko jego na ręce chciałam brać i tulić do siebie, ale on nawet raz 
powiedział, że przecie nie jest dzidziusiem, co by na kolana siadał. Taki dorosły był, pani, 
poważny. Jakby z innego świata na nas patrzył. - Zamilkła na chwilę. - Jak sie, pani, tak 
człowiekowi czas skurczy, to wtedy by całe życie chciał nadrobić, ale już za późno. Wtedy 
sobie człowiek przypomni, jak to nie kupił zabawki albo cukierka, bo pieniędzy było mało, 

6 0 Scriptores Scholarum 



jak skrzyczał dzieciaka albo uderzy! bez potrzeby. Wtedy to, pani, czas by człowiek 
zawrócił, gdyby móg. Ale za późno. Przecie nie może jednemu wszystkiego kupić, 
a pozostałe dzieciaki głodem morzyć. Ale wtedy to by człowiek wszystko dał, te całe 
życie, co przed tym dzieciakiem było, chciałby mu w pare dni dać przeżyć. Żeby jak 
najwięcej do grobu zabrał, żeby już tam w niebie za tym światem nie tęsknił. A tu, pani, 
dzieciak tylko udrękę ma i cierpi. Pociechy znikąd nie widać. W szpitalu to nawet do 
szkoły chodzi, uczy sie. Wiadomo, że to już tylko po to, aby nie czuł sie gorszy od innych, 
aby nie zaczol myśleć o swoi chorobie. Tylko że dzieci, pani, nie oszukasz. Więcy od nas 
wiedzo, tylko po sobie poznać nie dadzo. Andrzejek to nawet swój garniturek od Komunii 
oglądał, chciał ubierać i w lustrze sie przeglądać. Nie broniłam, pani, myślałam, niech sie 
dzieciak nacieszy. Ale on to, pani, już do trumienki sobie ubranie gotował, pewnie chciał 
zobaczyć w lustrze jak będzie wyglądać. Taki los, pani, nie można narzekać. Inne ludzie też 
cierpio, tylko na ulicy to tego nie widać, jak człowiek umalowany do samochodu wsiada. 
Wszyscy jacyś szczęśliwi sie wydajom, bez troski. Ale przecie nikogo śmierć nie ominie. 
W telewizji wczoraj, pani, słyszałam, że jeden pijany to swoje żone, matkę i trzy córki na 
traktorze wióz, do rzeki wjechał i wszystkie sie potopili. Tylko on, ten pijany znaczy, 
kierowca, przeżył. Nawet nogi ani ręki nie złamał. - Przerwała na chwilę. - Tak sie 
człowiek, pani, cudzym nieszczęściem pociesza. Bo i co ma robić. Żyć trzeba dali, o te 
dzieciaki, co zostali, sie zatroszczyć. Tamtego nie wskrzesi. Modlić sie, pani, zostało i tyle. 
Żeby mu tam u Pana Boga źle nie było. Żeby te, co zostali, Pan Bóg zechciał oszczędzić. 
Jak, pani, na cmentarz ide, to jakbym go żywego znowu na ręce brała, ten głosik, jak 
„mamusiu" do mnie mówił, słyszę... - Głos jej się na chwilę załamał. Zaraz jednak mówiła 
dalej. - Tego, co człowiek czuje, to sie, pani, nie da powiedzieć. Kto tego sam nie przeszed, 
to nie wie. Córka mojej sąsiadki to umarła jak miała trzydzieści dwa lata, i dzieci dwoje 
zostawiła. Ale dziecko, pani, to dziecko, nieważne, ile ma lat. I ta kobita, moja sąsiadka 
znaczy, w dwa miesiące potem na zawał umarła. Życie sie dla niej, pani, skończyło. Nic tu 
po mnie, mówiła. Ale niektórzy inne so, pani, przetrzymajo. Bo i co to, pani, zmieni, że 
człowiek sie rozchoruje albo włosy będzie z głowy rwać. Andrzejek, zanim jeszcze 
zachorował, to często o śmierć pytał, jakby ona już wtedy jakoś w nim siedziała. Wszystko 
niby rozumiał, jak mu mąż tłumaczył, tylko nie wiedział, dlaczego ludzie na pogrzebach 
płaczo. Po prawdzie to, pani, miał dzieciak racje. Czego to płakać. Losu nie zmienisz, ot 
co. Dni swoich trza dożyć i tyle. A reszta to już wola boska, pani. Pewnie, że każdy chce 
żyć, tak już świat urządzony. Czepia sie człowiek życia, choćby jeszcze chwilkę chciał sie 
nim nacieszyć. On tak samo, jak umierał. Patrzył tak, pani, jakoś dziwnie, jakby ratunku 
u mnie szukał. Na ręcach mi skonał. Główkę odwrócił, chciał jeszcze powietrza złapać, 
i tyle. Oczki to do końca miał, pani, otwarte. Jakby chciał jakiś obrazek na tamten świat ze 
sobą zabrać, jakby nie dość sie jeszcze napatrzył. Nic nie powiedział, tylko tak jakoś 
patrzył, jakby z żalem, że ja jemu, rodzona jego matka, umrzyć pozwalam. Ale człek, pani, 
nic nie może zrobić. Serce z boleści mało nie wyskoczy, rozum człowiekowi z żalu odbiera, 
a tu nic nie można zrobić. Ze śmiercio to jak z szatanem, człek nigdy nie wygra. Tylko ja 
tak, pani, se myślę, dlaczego to dzieciaki umierać muszom. Stary to co innego, ale 
dzieciak? Ksiądz mówił, że dzieciak umiera, żeby zgorszenia uniknąć, co go jeszcze w życiu 
miało spotkać. Że dzieciak niewinny, od grzechu go Pan Bóg ratuje przez te śmierć. Ale to 
trudno, pani, uwierzyć. Może tak i jest, ale matka, pani, jedno serce ma dla każdego. I jak 
jedno umiera, to jakby jej to serce zabrali. Ale co zrobić, pani. Co zrobić. 

Scriptores Scholarum 6 1 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Bartosz Panek 

liilll 

Mylne jest przekonanie, jakoby idea wspólnej Europy była 
patentem polityków dwudziestowiecznych. Pomysł naro-
dził się ponad 1100 lat temu, przez wieki powracał 
w innych formach i za sprawą różnych przyczyn. Pierwsze 
projekty integracyjne przynosi średniowiecze. Karol 
Wielki, choć siłą narzucił swą zwierzchność podbitym 
plemionom, umiał je zręcznie połączyć. Trzy części pań-
stwa Karola - Galię, Germanię i Italię - integrowało 
równe dla wszystkich mieszkańców, i oparte na zwycza-
jach ludów podbitych, prawo. Karol podzielił państwo na 
marchie i hrabstwa, mianując margrabiami i hrabiami 
przedstawicieli podbitych plemion. Waluta - denar karo-
liński, praprapraprapradziad euro - była jednolita w całym 
państwie; kultura łączyła pierwiastki typowe ludom pod-
bitym z dominującą rolą kultury starożytnego Rzymu. 
Karol sprowadził na swój dwór najwybitniejszych uczo-
nych kontynentu, reprezentujących nowoczesną myśl 
i będących jednocześnie przedstawicielami ludów podbi-
tych. Bardzo ważnym czynnikiem integrującym ludność 
w państwie było chrześcijaństwo. Mimo wielu różnic, 
mieszkańcy czuli, że mają wspólne korzenie właśnie w tej 
religii. Stąd też wraz z koronacją Karola w 800 r. na 
cesarza państwo otrzymało nazwę Święte Cesarstwo 
Rzymskie. Święte - gdyż z dominującą rolą chrześcijań-
stwa, Rzymskie - bo oparte na dorobku Rzymian. 

Na początku zgoda, potem się różnimy. 
W 150 lat po upadku Świętego Cesarstwa Rzymskiego 
odżył projekt Renovatio Impeńi Romanorum. Otton III, 
jeden z najaktywniejszych jego orędowników, chciał op-
rzeć przyszłe uniwersalne cesarstwo na tradycji rzymskiej 
i karolińskiej. W planach młodego władcy Galia, Germa-
nia, Italia i Slavinia byłyby równouprawnionymi częścia-
mi, których ludy połączy religia chrześcijańska. Projekt 
Ottona jednoczył Europę Wschodnią z Zachodnią, czego 

62 



Mocny fundament. Ile chrześcijaństwa w zjednoczonej Europie? 

nie uczynił Karol Wielki. Rządy w Ottono-
wym imperium mieliby sprawować cesarz 
i papież, wzajemnie się uzupełniając i zasia-
dając w Rzymie. Miody cesarz nie znalazł 
sprzymierzeńców wśród książąt i możno-
władztwa niemieckiego, a w 1001 roku 
wybuchło przeciw Ottonowi powstanie 
w Rzymie. Władca uciekł do Rawenny, 
tam zmarł rok później na malarię. 

Chrześcijaństwo w średniowieczu sank-
cjonuje władzę - cesarz winien był otrzy-
mać koronę z rąk papieża. Jednak ambicje 
obu dostojników i ich wysoka pozycja rodzą 
konflikty między władzą świecką a du-
chową. Okres od XI do XIII wieku to walka 
o prymat nad chrześcijańską Europą mię-
dzy cesarzem a papieżem. Początkowo wy-
grywali cesarze niemieccy, jednak Dictus 
Papae Grzegorza VII, głoszące prymat wła-
dzy duchowej nad świecką, odwrócił tę 
tendencję. Konkordat wormacki z 1122 ro-
ku potwierdził nienaruszalność papieskie-
go prawa wyboru dostojników kościelnych. 
Cesarz zachował jedynie prawo obecności 
przy wyborach biskupów ziem niemieckich 
oraz rozdawania biskupich majątków Pełny 
triumf papiestwa to jednak czasy Innocen-
tego III, który sformułował zasadę, że pa-
pież jest przedstawicielem Chrystusa na 
ziemi. Średniowieczna Europa to Christiani-
tas - na całym jej obszarze wyznaje się 
chrześcijaństwo. Ludzi łączy też ten sam 
krąg kulturowy, obyczaje i tradycje, wzo-
rzec osobowy. W 1300 roku papież Bonifa-
cy VIII ogłosił jubileusz. Do Jerozolimy 
przybyło około 2 miliony wiernych, demon-
strując jedność i przynależność do religii, 
która kształtowała Europę. 

Podziały i niechęć 
Chrześcijaństwo śreniowieczne nie jest jed-
nak monolitem. Patriarchowie Konstanty-
nopola i papieże różnili się w dogmatach, 
liturgii i prawie kanonicznym. Dostojnicy 
Kościoła bizantyjskiego, popierani przez 
swych cesarzy, chcieli też uzyskać pozycję 
równą papieżom. Konflikt zaognił się w po-
łowie XI wieku. Wreszcie w 1054 roku 
legaci Leona XI rzucili klątwę na Michała 

Cerulariusza, który z kolei ekskomuniko-
wał papieża i Kościół rzymski. W ten 
sposób rozłam między Kościołem wschod-
nim a zachodnim stał się faktem. Powstaje 
nowy nurt chrześcijaństwa - prawosławie. 
Podziały nie omijają i Kościoła katolickie-
go. Lata 1378-1417 to rządy rzymskiego 
papieża i awiniońskiego antypapieża. Do-
piero sobór konstancjański doprowadził do 
wyboru nowej głowy Kościoła zachodniego, 
którą powszechnie uznano. 

Jeszcze jeden projekt przynosi II połowa 
wieku XV, kiedy Europie zagrażała ekspan-
sja osmańska. Król czeski Jerzy z Podiebra-
du zaproponował w 1462 roku utworzenie 
ligi państw chrześcijańskich, która zaha-
mowałaby Turków i odebrała im zagarnięte 
tereny. Mimo poparcia Kazimierza Jagiel-
lończyka i Macieja Korwina, pomysł Jerze-
go z Podiebradu upadł (nie uzyskał akcep-
tacji króla francuskiego Ludwika XI). Jed-
nakże w tym wypadku chrześcijaństwo jest 
czynnikiem integrującym w obliczu za-
grożenia. 

Średniowieczna Europa jest przede 
wszystkim zjednoczona kulturowo i spo-
łecznie. Wspólnoty lokalne i regionalne, 
zbudowane na bazie praw i wolności 
społecznych, integruje również polityka. 
Ten charakter małych comunitas wynika z za-
sady subsydialności, która też sprawia, że 
i cesarz, i papież respektują autonomię 
wspólnot. Średniowieczna Europa nie ma 
jednolitego przywództwa, w wielkiej poli-
tyce dominują partykularyzmy i niezrozu-
mienie. I dlatego Europę zbudowało nie 
państwo, a społeczeństwo. 

Filozofowie wołają o wspólnotę. 
W renesansie nie spotykamy się z konkret-
nym projektem zjednoczonej Europy. To 
okres silnych państw, w tym potężnej Pol-
ski. Odrodzenie integruje Europejczyków 
kulturą i jej nawiązaniem do antyku oraz 
nauką. Już w średniowieczu oświata była 
domeną Kościoła. Reformacja, mimo iż po-
dzieliła Europę, wniosła ogromny wkład 
w nowoczesną edukację. Kalwini i arianie 
stworzyli sieć szkół, w których kształceni 

Scriptores Scholarum 6 3 



Bartosz Panek 

byli obywatele wielu europejskich krajów. 
Wystarczy wspomnieć o Akademii Rakow-
skiej, pińczowskim i lewartowskim gim-
nazjum ariańskim czy o luterańskich szko-
łach w Gdańsku. Ale i kontrreformacji, 
będącej naturalnym następstwem Reforma-
cji, oddać należy honor. To ona - a ściślej 
zakon jezuitów - stworzyła nowego typu 
szkoły katolickie wszystkich szczebli (np. 
Akademię Wileńską). Konkurencja między 
placówkami protestanckimi a katolickimi 
doprowadziła do podniesienia poziomu 
obu rodzajów szkół, na czym skorzystała 
ówczesna nauka i społeczeństwo. 

Politycy i filozofowie oświeceniowi za-
czynają sobie zdawać sprawę z ważkości 
problemu wspólnej Europy i pokoju na 
kontynencie, szczególnie po doświadcze-
niach związanych z wojnami w XVII wieku, 
w tym z wojną trzydziestoletnią, która 
ujawniła dość głęboki podział kontynentu 
na gruncie religijnym. Dążenie do sytuacji 
zapobiegającej wojnom było przedmiotem 
prac Monteskiusza, Kanta, Woltera i Rous-
seau. Jednym z największych orędowników 
tej idei był francuski ksiądz Charles Irenee 
de Saint-Pierre, który stworzył pomysł na 
wspólną Europę. Projekt zakładał istnienie 
bliżej nieokreślonej Republiki Europejskiej, 
ale nie mówił o władcy, który rządziłby nią. 
Ksiądz stawiał kraje w jednym rzędzie, jako 
równe wobec siebie. Miały być one repre-
zentowane w Sejmie Europejskim. Choć 
zasiadaliby w nim przedstawiciele mo-
narchów, cała Europa otrzymałaby system 
republikański. Ksiądz de Saint-Pierre przy-
gotawał też projekty ustrojów poszczegól-
nych państw i kierujących nimi instytucji. 
Te byłyby ciałami elekcyjnymi i kolegialny-

mi. 

n p 

Watykan zaangażowany 
Tendencje integracyjne, które pojawiły się 
w Europie po II wojnie światowej, ponow-
nie nawiązują do chrześcijańskich korzeni 
kontynentu. Papież Pius XII około roku 
1944 mówił o konfederacji państw katolic-
kich. Na Kongresie Europejskiej Unii Fede-
ralistów w Rzymie, w 1948 r. Pius XII 

zwracał uwagę na konieczność uzyskania 
psychologicznego dystansu wobec wyda-
rzeń II wojny oraz na szybkość realizacji 
idei zjednoczonego kontynentu: „Nie wol-
no jednak tracić ani chwili. A jeśli zależy 
nam, aby unia osiągnęła swój cel, w owocny 
sposób służyła sprawie wolności i europej-
skiej zgody (...), to najwyższy czas, aby 
stała się rzeczywistością. Niektórzy zadają 
sobie pytanie, czy nie jest za późno"1. Pius 
XII postulował też ściślejszą współpracę 
międzynarodową i utworzenie silnych in-
stytucji ponadnarodowych, zgodnie ze 
znaną w Kościele zasadą subsydialności. 
Krytykował niedoskonałość organów 
rządzących EWG: „Jak długo zasada podej-
mowania decyzji większością głosów w Ra-
dzie Ministrów będzie podlegać ogranicze-
niom z zewnątrz, a Zgromadzenie nie bę-
dzie w stanie realizować swej woli i spra-
wować kontroli parlamentarnej, tak długo 
nie będzie można uważać go za wystar-
czająco mocny fundament pod budowę au-
tentycznej wspólnoty państw"2. Ponadto 
dużą rolę w kształtowaniu się zjednoczonej 
Europy odegrała dyplomacja watykańska. 
Złośliwi mówili nawet o „Europie watykań-
skiej", która miałaby być środkiem realiza-
cji mocarstwowych dążeń papieży. 

Po czym poznasz Europę? 
Znakiem identyfikującym integrację euro-
pejską z chrześcijaństwem są prawa czło-
wieka. Prawa oparte na przyrodzonej god-
ności ludzkiej, niezbywalne, uniwersalne. 
Te prawa przysługują każdemu człowieko-
wi, bez względu na cokolwiek. Trudno tu 
nie zauważyć nawiązania do ewangelicznej 
miłości Chrystusa do człowieka i podkreś-
lenia jego osoby. Azja nie zna praw czło-
wieka, Afryka i Ameryka, mimo że stwo-
rzyły dokumenty i instytucje gwarantujące 
respektowanie praw, nie wyposażyły ich 
w odpowiednie instrumenty. Rada Europy 
i Trybunał Praw Człowieka, który rozstrzy-

1 J . Wahl, Czym jest Europejska Partia Obywatelska i 
do czego zmierza, Wokół nas, Gliwice 1998. 

2 Ibidem. 

6 4 Scriptores Scholarum 



Mocny fundament. Ile chrześcijaństwa w zjednoczonej Europie? 

ga w sprawie Europejskiej konwencji 
o ochronie praw człowieka i podstawowych 
wolności, tworzą najefektywniejszy system 
ochrony praw człowieka na świecie. Nawet 
system ONZ-owski nie wyposażył Komite-
tu Praw Człowieka w środki wiążące pań-
stwa, które łamią prawa człowieka. Pytam 
profesora Jerzego Kłoczowskiego, history-
ka i dyrektora Instytutu Europy Środkowo-
-Wschodniej, jak będzie wyglądała sprawa 
w przyszłosci. - „Nie łudźmy się, że będzie 
raj na ziemi. My, chrześcijanie, wiemy, że 
człowiek jest grzeszny i będzie przełamy-
wał normy. Współcześnie zjawisko będzie 
prawdopodobnie rosło - sprzyja temu sy-
tuacja cywilizacyjna. W dzisiejszym świecie 
człowiek ma większą wolność działania. To 
cena, jaką płaci się za życie w demokratycz-
nym społeczeństwie". Jaka jest recepta na 
zmniejszenie tego zjawiska? - „Duży nacisk 
trzeba położyć na edukację - tłumaczy 
profesor Kłoczowski. - To rola nie tylko 
Kościołów, ale szkół, mediów, instytucji. 
Poprzez to edukacja staje się kluczową dla 
ludzkości sprawą, jako że wykształcone 
społeczeństwo jest w pełni wolne". Profe-
sor wskazuje na bliskość edukacji i kultury. 
- „Bez kultury nie ma ludzi, a kultura jest 
jak woda czy powietrze. Tu kryje się w pe-
wien sposób problem istnienia ludzkości. 
To trzeba uświadamiać". Gruntownie wy-
kształcony człowiek będzie szanował nor-
my i prawa innych. Chrześcijaństwo to 
czynnik motywujący do takiego postępo-
wania, co nie znaczy, że stwierdzenie nie 
odnosi się do wyznawców innych religii. 

Ekumeniczne spojrzenie 
na problem 
Powojenne procesy integracyjne objęły 
w znacznej części kraje tradycyjnie katolic-
kie. Dopiero w miarę poszerzania Wspólnot 
o państwa z tradycjami protestanckimi, 
Kościoły ewangelickie zaktywizowały się 
w kwestii propagowania idei integracji eu-
ropejskiej. Ich zdaniem, nie osiągnie się już 
nigdy jedności państwa i Kościoła, charak-
terystycznej dla średniowiecza. Protestanci 
podkreślają różnorodność chrześcijańską 

kontynentu, jego religijny pluralizm. „Eu-
ropę charakteryzuje jedność w różnorod-
ności. Wspólne tradycje i historyczne fun-
damenty ideowe i duchowe naszego konty-
nentu łączą jego narody bez względu na 
różnice regionalne i narodowe, polityczne 
i ekonomiczne. Europę pojmujemy jako 
wspólnotę kultury i wartości [...]"3 - czy-
tamy w Podstawach programowych Unii 
Chrześcijańsko-Demokratycznej Niemiec 
z 1994 roku. Europę widzą jako miejsce 
służby i świadectwa chrześcijan. Wolność 
sumienia i wyznania jest dla protestantów 
- tak jak i dla katolików - sprawą ważką ze 
względu na bogactwo, które odmienność 
przekonań wnosi do Kościoła i państwa. 
Wymieniają protestanci tożsamość naro-
dową, poszanowanie praw człowieka i de-
mokracji, jako fundamenty zjednoczonej 
Europy. Potrzebę zachowania proporcji 
między rozwojem jednolitego rynku euro-
pejskiego a prawami socjalnymi Europej-
czyków postulował już Konrad Adenauer, 
a rozwinął Jan Paweł II. Protestanci rów-
nież są orędownikami takiego stanu rzeczy. 
Dla chrześcijan kluczową sprawą winna być 
troska o mieszkańców Trzeciego Świata. 
Eurpejczycy nie mogą zamykać się w geo-
graficznych granicach bogatego kontynen-
tu. Taka „forteca" europejska nie wyjdzie 
w perspektywie na dobre nikomu. Tu od-
powiednia jest realizacja idei „odpowie-
dzialności za cały świat" Jana Pawła II, 
która prowadzić ma do niwelowania kon-
trastu między bogatą Północą a biednym 
Południem. Jeśli Europa zadba, by Afrykań-
czycy mieli co jeść, byli wykształceni i żyli 
godnie, nie będzie trzeba się głowić, jak nie 
dopuszczać do dramatów uchodźców, a jed-
nocześnie nie zamykać całkowicie przed 
nimi granic. 

Kościoły prawosławne są silnie uzależ-
nione od swych państw. Poczucie słabości 
wytworzone w latach zimnej wojny rodzi 
u nich strach przed ekumenizmem. Protes-
tanci prezentują dość podzielone stanowi-

3 Chrześcijańska demokracja w XXI wieku, red. J . The-
sing. Fundacja Konrada Adenauera, Warszawa 1997. 

Scriptores Scholarum 6 5 



Bartosz Panek 

ska w sprawie integracji. Patriarchat Eku-
meniczny Konstantynopola i Kościół grecki 
posiadają własne biuro przy Wspólnotach. 
Natomiast prawosławie ukraińskie jest po-
dzielone. Rosjanie i Bułgarzy - z wyłącze-
niem młodego pokolenia - myślą o idei 
integracji krajów wyłącznie słowiańskich. 
Czynią z tego sprawę polityczną. (Pomysł 
nie jest zresztą nowy - w 1940 roku Wła-
dysław Sikorski i Edward Benesz podpisali 
układ o unii polsko-czechosłowackiej. 
Choć traktat nie wszedł w życie, dał ideę 
Beneluksowi.) Wielu prawosławnych sądzi, 
że Europa odeszła od swych chrześcijań-
skich korzeni. Relatywizm moralny i znie-
sienie gwarancji państwa dla etyki chrześ-
cijańskiej wzbudzają krytykę Europy Za-
chodniej. Dla części prawosławnych w pro-
cesie integracji nie jest najważniejszy suk-
ces gospodarczy, lecz zachowanie ducho-
wości i wierności Bogu. Prawosławni chcą 
nieść żywe treści chrześcijaństwa zagubio-
nym Europejczykom na Zachodzie. 

Duże tu znaczenie ekumenizmu - po 
latach wzajemnego zwalczania się Koś-
ciołów potrzebny jest dialog, który wniesie 
wielkie duchowe bogactwo w dzieło wspól-
nej Europy. 

To, co można zobaczyć 
i poczuć. 
Namacalnym przejawem obecności chrześ-
cijaństwa w Unii Europejskiej jest jej flaga. 
Krąg 12 gwiazd na ciemnoniebieskim tle 
Salvatore Madariaga y Rojo i Arsen Heitz 
zaczerpnęli z Apokalipsy św. Jana. To rów-
nież flaga Rady Europy. Oprócz znaczenia 
religijnego symbolizuje pełnię, którą ma 
być zjednoczony kontynent, a także apos-
tołów, godziny, miesiące, znaki zodiaku. 

Na płaszczyźnie międzyludzkiej - też 
niezwykle ważnej - integrują doskonale 
współczesne ruchy religijne. Wspólnota 

z Taize co roku gromadzi tysiące młodych 
na modlitwie, rozwija ewangeliczną miłość. 
Communione e liberazione ewangelizuje kul-
turę, Opus Dei prowadzi około 10 uniwersy-
tetów na świecie. Co roku papież Jan Paweł 
II spotyka się z młodymi. Integracja za-
szczepiona młodym na pewno będzie pro-
centowała wysoko, tym bardziej jeżeli ma 
podłoże duchowe, jeżeli uczy obcować i po-
rozumiewać się z drugim człowiekiem. 
Niemniej jednak sama duchowość i entuz-
jazm, choć dają podstawę kulturową i są 
ponadkontynentalne, nie wystarczą do peł-
nej integracji. Te działania muszą być chro-
nione przed złem, np. terroryzmem, za 
pomocą instytucji. 

Trzy deklaracje 
Na pamiątkę Zjazdu Gnieźnieńskiego 
w marcu 2000 roku spotkali się w Gnieźnie, 
z inicjatywy Kościoła Rzymskokatolickiego, 
zwierzchnicy polskich Kościołów chrześci-
jańskich, prezydenci Litwy, Niemiec, Pol-
ski, Słowacji i Węgier. Przybyło również 
mnóstwo młodzieży. Szefowie państw zgo-
dzili się, że Europa jest nie tylko wspólnotą 
gospodarczą, ale i duchową. Zwierzchnicy 
Kościołów chrześcijańskich w Polsce pod-
kreślili w przesłaniu, że „bliżsi jedności 
stają w piastowskim Gnieźnie, miejscu Sy-
nodu i Zjazdu, aby powrócić do rzeczywis-
tości chrześcijaństwa niepodzielonego". 
Natomiast młodzi wyrazili „chęć wniesie-
nia nadziei w Trzecie Tysiąclecie, która 
rozwinie się na dziedzictwie chrześcijań-
skim, które przez wieki tworzy naszą kul-
turę". Spotkanie w Gnieźnie, choć miało 
wymiar tylko ideowy i polityczny, uwypu-
kliło ważkość problemu, zainteresowanie 
nim zarówno władz świeckich, jak i kościel-
nych, a także najmłodszego pokolenia, 
które będzie budować tę wspólną Europę. 

Panu profesorowi Jerzemu Kłoczowskiemu dziękuję za opinie, które zamieściłem w tekście, i za 
cenne merytoryczne uwagi. 

66 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Małgorzata Kulik 
m 

mały 

Może być tak - duże, nieco tajemnicze wnętrze, półmrok 
rozświetlają tysiące maleńkich świeczek; albo inaczej -

' S t k o j e s t wszechogarniająca jasność, ogromne okna, przez które 
' wpadają pierwsze poranne promienie słońca. Ławki mogą 

być dębowe, starodawne, może w stylu stalli albo no-
"dzcmia wiutkî  pachnące lakierem w naturalnym kolorze. Całość 

mogą dopełniać witraże, wspaniałe malowidła, marmu-
rowa posadzka, organy z XVI wieku.... 

Kościoły - odwieczny i nieodłączny element zabudo-
wy w miastach i większych wsiach. Zabytkowe, takie, do 
których pielgrzymujemy, by pomodlić się przed cudow-

k o Ś C i Ó ł i Z d C Z V - n y m obrazem albo futurystyczne, doskonale komponują-

k, ce się z nowoczesnymi domami mieszkalnymi, jp » / / 

A Ich rolą nie jest przede wszystkim ładnie wyglądać 
i zachwycać oczy. Mają być miejscem modlitwy, skupie-
nia. Miejscem, w którym realizujemy trzecie przykazanie. 

Niedziela - gromadka ludzi podążająca w tym samym 
kierunku. Idą na mszę. Przeważają dzieci z rodzicami, 
babciami, starszym bratem czy siostrą. Większość ładnie 
ubrana. Kokarda, wypastowane buty, w ustach nie ma 
nieodłącznej gumy do żucia. Rzekłbyś zastęp aniołków 
zabłądził i trafił na ziemię. W kościele pchają się jak 
najbliżej ołtarza. Ich rodzice stają z tyłu, nastolatki 
chowają się za filarem, a nawet stają przed wejściowymi 
drzwiami. „Zawsze staję za drzewami - cień i w czasie 
nudnego kazania pogadam z kumplem" - stwierdza 
nastolatek w koszulce z podobizną lidera Nirvany, K. Co-
baina. 

Swoją drogą ciekawe zjawisko - najpierw, jako dzieci, 
chcemy być najbliżej ołtarza, w miarę dorastania odcho-
dzimy, chowamy się, potem znów pielgrzymka pod sam 
ołtarz. Czyżby miejsce w kościele było wyznacznikiem 
naszej wiary? 

67 



Małgorzata Kulik 

Dzwonki, pieśni - maluchy zafascyno-
wane, próbują śpiewać. Wraz z upływem 
czasu maleje ich koncentracja. Zaczynają 
się szepty: „Mam nowe Lego", „Moja mama 
idzie ze mną do kina". Uwagi wymieniają 
zwykle do kazania. Potem ksiądz, często ten, 
który uczy religii, opowiada ciekawe histo-
ryjki, czasem o coś zapyta (tak jest na 
mszach specjalnie dla najmłodszych). 

Modlitwa wiernych - z dziecięcych ust 
padają przeróżne prośby - za mamusię, 
dziadka, siostrę, panią, która uczy w szkole, 
Papieża, a nawet za... Pana Boga. Potem 
dzieci znowu zaczynają się troszeczkę nu-
dzić. I tak jest już do końca. 

Nie umieją zbytnio wytłumaczyć, dlacze-
go byli w kościele. Ania - zerówka, dwa 
mysie ogonki i zielona sukienka, o której 
uwielbia opowiadać, na moje pytanie odpo-
wiada rzeczowo: „Mamusia mówi, że do 
Pana Boga trzeba się modlić". Jej koleżanka 
dodaje: „Moja babcia za mną tu przychodzi". 
Ich odpowiedzi usłyszał Kamil - dumny 
uczeń pierwszej klasy - „Zawsze spotkam 
kolegę i po mszy idziemy pograć w nogę". 

W tym stylu odpowiadają niemal 
wszystkie dzieci. Wyłamuje się malutka 
Ania: „Tu jest Bozia"- szepce z przejęciem. 

Okres nieświadomości trwa do II klasy 
szkoły podstawowej. W tym to bowiem 
czasie dzieci idą do pierwszej komunii. Jest 
to wydarzenie, o którym można by napisać 
całą, długą powieść. Tak się złożyło, że 
aktualnie rozpoczęły się pierwszokomunij-
ne próby. Sobotnie przedpołudnia, a czasem 
też popołudnia w tygodniu, zamiast poś-
więcić na jazdę na rowerze, oglądanie 
kreskówek czy zabawę lalkami trzeba prze-
znaczyć na żmudne ćwiczenia w ustawianiu 
się, śpiewaniu, składaniu rąk. Dużo czasu 
zajmuje też dopracowanie stroju. Tak tłu-
maczy to Ewelinka: „Sukienka - długa, 
z falbanką. Moja siostra miała na kole. Ja 
też chciałam, ale mamusia mówi, że nie-
modne. Buty, rękawiczki, wianek." Chłopcy 
tylko z pozoru mają łatwiej. Mamy planują 
menu, krewni myślą o prezentach. 

Po okresie gorączkowych przygotowań 
następuje wyczekiwana niedziela. Rzadko 

to wydarzenie przeżywane jest w skupieniu, 
z pełną świadomością tego, co się aktualnie 
odbywa. Kościół wypełniają szepty na te-
mat prezentów (rowery górskie, domki dla 
lalek, zegarki, komputery), przekrzywiają-
cych się wianków, niewygodnych butów. 

Niedziela i następujący po niej tzw. 
„biały tydzień" to raczej nie okres głębo-
kich religijnych przeżyć, a okazja na dosta-
nie upragnionych rzeczy i pokazanie się 
w sukience, której będą zazdrościć wszyst-
kie koleżanki. 

Taką opinię potwierdza też duża część 
osób, dla których pierwsza komunia to 
wydarzenie z odległej przeszłości. „Mało 
rozumiałam. Byłam zmęczona próbami. 
Spadał mi wianek, a na dodatek nie do-
stałam gier telewizyjnych" - Ania odgrze-
buje wspomnienia z przed 6 lat. 

„Szum, zamęt, ale obdarowano mnie 
rowerem". - Jarek zatrzymuje się na chwilę, 
a potem znów wskakuje na siodełko i pędzi 
dalej. 

Wróćmy jednak do zwykłej niedzieli. 
Msza dla dzieci kończy się. Chwila przerwy. 
Ministranci się przebierają, organista szuka 
nowych nut, ktoś poprawia kwiaty przed 
ołtarzem. Powoli kościół się zapełnia. Tym 
razem wchodzą starsi niż przedtem - mło-
dzież. Wiek od... 3 miesięcy (taki maluszek 
przyjechał w wózku ze swoimi młodymi 
rodzicami) do... prawie 70- tki. Starsza pani 
lubi msze dla młodzieży, bo: „Są wesołe. 
I miło popatrzeć, że tylu młodych się modli". 

Taka msza jest zupełnie inna. Młodzi 
stanowią ciekawą grupę do obserwacji. Przed 
ołtarzem i w jego pobliżu - osoby prawdzi-
wie religijne. Dla nich kościół to prawdziwe 
miejsce spotkania z Bogiem. „Wiara to coś 
ważnego w moim życiu. Msza w niedzielę 
jest niezmiernie ważnym elementem" - tak 
odpowiada Jarek, uczeń liceum. 

Dla Kasi, Agaty i Doroty niedziela jest 
bardzo ważnym dniem. „Odpoczywamy. 
Chodzimy do kina, klubu. Ale najpierw 
msza. Bez niej nie ma poczucia, że to na-
prawdę niedziela". 

„Bez mszy w niedzielę? Jak to, przecież 
wierzę!" - Krzysiek wydaje się głęboko 

6 8 Scriptores Scholarum 



Godzina cudów?!, czyli maty reportaż z niedzielnej Mszy Świętej 

zbulwersowany sugestią, że może nie cho-
dzić w niedzielę do kościoła. 

Tak wygląda jedna z grupek. Drudzy to 
- jak sami twierdzą - chodzący z różnych 
pozareligijnych powodów. Pierwsze miejs-
ce zajmuje chodzenie, bo „każą rodzice", 
potem, „bo wypada", „bo wszyscy chodzą", 
„bo taka tradycja". 

Dla Izy i Eweliny msza niedzielna to 
okazja do... poderwania chłopaków. „Cza-
sem jest jakiś przystojny ministrant. Można 
poznać kogoś ciekawego". Ich koleżanka 
lubi patrzeć w co ubiorą się ludzie. „Ot, 
taka niedzielna mini rewia mody" - dodaje. 
(Mieszka w małej, wiejskiej parafii, w której 
wypada ładnie i odświętnie ubrać się do 
kościoła.) 

Dominik chodzi do kościoła, bo: „To nic 
nie szkodzi, a przynajmniej matka się nie 
czepia". Jego sąsiad, z którym spotykają się 
pod kościołem (do środka wchodzą tylko 
w duże mrozy), dodaje: „Po co mi zatargi 
z rodzinką? Postoję godzinę i mam spo-
kój". 

Zaczyna się msza. Może być naprawę 
młodzieżowa. Wesołe śpiewy, spontanicz-
ność, radość malująca się na twarzach. 
Jakub - gitarzysta młodzieżowej kapeli 
przyznaje: „Ja to zbytnio nie wierzę, ale 
niedzielne msze lubię za to, że ludzie 
młodzi nie patrzą na siebie wilkiem. Znika 
gdzieś wrogość. Chociaż raz w tygodniu 
ludzie są dla ciebie przyjaźni". 

Wszystko jest dobrze do kazania. Gdy 
za długie, młodzież wychodzi przed kościół 
i zaczyna zwykłe rozmowy. Gdy niemło-
dzieżowe - tak samo. 

Karol opowiada: „Byłem na wakacyj-
nym obozie. Poszedłem do kościoła. Niby 
młodzieżowa msza, a ksiądz zaczyna truć. 
Że to źle, że tamto niedobrze. Gada o po-
rnografii i tym, że trzeba jej zakazać. Wy-
szedłem. Kumple też". 

Po kazaniu wszystko toczy się jak na 
każdej mszy. Przed ogłoszeniami ruch. „Po 
co słuchać, kto z kim się żeni, kto kupuje 
kwiaty i dlaczego zmieniają organistę?" -
pyta siedemnastoletnia Anka w bojówkach, 
z wojskową kostką i kolczykiem w nosie. 

Nieliczni zostaną po tym, jak ksiądz 
pójdzie do zakrystii. Adam stwierdził: 
„Dzisiejsza msza, jak w każdą niedzielę, 
dała mi dużo. Żywy kontakt z Bogiem. 
Poczucie siły. I radość, że tylu młodych się 
modli." Po mszy spotyka się ze znajomymi. 

Wcale nie idą na piwo jak niektórzy. 
Rozmawiają o Bogu, planach na przyszłość 
(Adam myśli o seminarium), wspominają 
Światowe Dni Młodzieży, planują jak 
spędzą czas w Rzymie. „Niedzielna msza 
ubogaca mnie i moich znajomych" - dodał 
Adam na zakończenie naszej rozmowy. 

Młodzi ludzie różnie przeżywają nie-
dzielną mszę. Dobrze podsumowała to 
Agata (przeszła długą drogę od ateizmu 
do katolicyzmu): „Nawet tylko stojąc w koś-
ciele i gadając na kazaniu, jesteś z Bogiem. 
On widzi twoją chęć bycia ze sobą. Nawet, 
gdy ci każą iść, możesz np. schować się 
w parku, ale ty jednak wybierasz postanie 
godzinę w Domu Ojca. Bóg to widzi i może 
kiedyś wyciągnie do Ciebie rękę". 

Dla dorosłych (cokolwiek to znaczy) 
przeznaczona jest większość mszy. Z nimi 
rozmawia się najtrudniej. Kobiety zwykle 
się śpieszą, bo trzeba podać obiad albo syn 
płacze, że mu za zimno, za ciepło, chce 
obejrzeć kreskówkę etc. Mężczyźni (zdecy-
dowana mniejszość wiernych) biegną za 
żoną, córką czy teściową. Gdy gasną światła 
zostają tylko nieliczni. Przesuwają palce po 
paciorkach różańca, szepcą prośby, patrzą 
na krzyż. 

„Co niedziela zostaję dłużej po mszy. 
Mój syn jest w wojsku. Modlę się, żeby nie 
było mu źle" - mówi młoda kobieta poś-
piesznie wychodząca z kościoła 35 minut 
po zakończeniu mszy. 

Starsza siwa kobieta chętnie odpowiada 
na pytania. „Msza to nieodłączny składnik 
mojej wiary. Modlę się za zięcia, córkę, 
wnuki. Rozmawiam z Bogiem i Najświętszą 
Panienką. To dla mnie ostoja w trudnym 
życiu". 

Dwoje dość młodych ludzi, „na oko" 
z 25 lat, wyraźnie czuje się zagubionymi 
w kościele. Mylą im się słowa, nie wiedzą 
kiedy klęknąć, na kazaniu wyraźnie się 

Scriptores Scholarum 6 9 



Małgorzata Kulik 

nudzą. „Przyszliśmy, gdyż idziemy zaraz do 
spowiedzi. Anka chciała wziąć ślub w koś-
ciele. Ze względu na organy i białą suknię 
rzecz jasna" - mówi Krzysztof. Jego narze-
czona dodaje: „Prawie nigdy nie chodziłam 
do kościoła. Trzeba trenować, by na ślubie 
nie dać plamy". 

Moją uwagę przyciąga jeszcze starsze 
małżeństwo. Smutni, skromni siedzą w os-
tatniej ławce. „Modlę się, bo córka jest 
w sekcie. Może do nas wróci." - szepce 
starszy mężczyzna, ukradkiem ocierając łzę. 

Przychodzą do kościoła. Spędzają w nim 
godzinę lub nieco więcej, gdy ksiądz się 
rozgada i powie 30-minutowe kazanie. 
Przeważnie przynoszą bagaż próśb - za 
syna, córkę, egzamin, o deszcz, za zmarłych 
- może wychodzą choć trochę podniesieni 
na duchu. 

„Bóg pomaga. Dlatego tu jestem"-
mówi młody lekarz, śpiesznie wychodząc 

z kościoła, bo mu zadzwonił telefon komór-
kowy. „Dobrze, że akurat była pieśń" -
dodaje ktoś ze śmiechem. 

Msza się kończy. Dorośli wychodzą na 
słoneczną ulicę. Matka wiąże synkowi buty, 
upomina starszą córkę. („Nie wierzę w Bo-
ga, ale chodzę do kościoła ze względu na 
dzieci. Chcę im zapewnić elementarne reli-
gijne wychowanie" - widząc zdziwioną 
minę jakiejś staruszki, dodaje: „Żeby po-
tem mogły wybrać, to, co im odpowiada.") 

Niedzielna Msza. Tradycja, przyzwycza-
jenie, wyraz naszej żywej wiary. Nierzadko 
jedyna okazja do kontaktu z Bogiem. Go-
dzina w Kościele. Czas cudów - jak powie-
dział jeden z moich znajomych. „Bóg działa 
zawsze i wszędzie, ale w kościele jest 
zdecydowanie bliżej nas" - stwierdził mło-
dy chłopak, wychodząc z kościoła. I może 
po to, by poczuć bliskość Tajemnicy młodzi, 
dorośli i starsi chodzą do kościoła. 

70 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Małgorzata Bondarenko 

Daniela Elżanowska - pedagog-praktyk. Studiowała peda-
gogikę specjalną w Wyższej Szkole Pedagogiki Specjalnej 
w Warszawie oraz profilaktykę i resocjalizację na Wydziale 
Psychologii Uniwersytetu Warszawskiego. Przez szereg 
lat pracowała z dziećmi upośledzonymi umysłowo. Od 
1985 roku związana z Domem Dziecka przy ulicy Pogod-
nej 31, gdzie od 1990 roku pełni funkcję dyrektora. Wraz 
ze Stowarzyszeniem Przyjaciół Dzieci im. dr. J. Dańkow-
skiego i zespołem Pracowników, od 1995 roku usiłuje 
przekształcić duży, bo na 120 wychowanków, Dom Dziec-
ka w wielofunkcyjną placówkę opiekuńczą o ciepłym, 
rodzinnym klimacie. Mówi o sobie, że jest bardziej matką 
niż dyrektorem siedzącym za biurkiem. 

Na wizytę z panią dyrektor umawiam się telefonicz-
nie. Z powodu napiętego planu zajęć możemy spotkać się 
dopiero w następnym tygodniu. W poniedziałek rano 
z lekką tremą przekraczam bramę, nad którą widnieje 
napis: Dom Dziecka nr 1, ul. Pogodna 31. Jeszcze kilka-
naście metrów wąskiej alejki wśród drzew, krzewów, 
kwiatów, i jestem na miejscu. Przez chwilę zmagam się 
z klamką - przekraczam te progi po raz pierwszy. Jestem 
przed umówioną godziną; z ciekawością rozglądam się po 
korytarzu, trochę zdziwiona ciszą, którą nagle przerywa 
głośny tupot gromady dzieciaków zbiegających ze scho-
dów. Zakładają buty, jedno z nich trzyma w ręku piłkę. 
Przyglądamy się sobie; dzieci wybiegają z budynku. 
W tym momencie ze swojego gabinetu wychodzi pani 
dyrektor, z uśmiechem zaprasza do środka. 

Na podstawie wcześniejszych ustaleń moja roz-
mówczyni znała już temat naszej rozmowy: wychowanie 
religijne w domu dziecka. Na moje pytanie, jak wycho-
wawcy starają się kształtować postawę duchową swoich 
podopiecznych, nie uzyskałam jednoznacznej odpowie-
dzi. Wychowawcy są różni: jedni z własnej inwencji 
wpajają podstawy wiary, inni na prośbę pani dyrektor 

71 



Małgorzata Bondarenko 

o rozmowę z dzieckiem czy naukę modlit-
wy odpowiadają z pełnym zrozumieniem, 
ale są wśród nich również ludzie obojętni 
na sprawy wiary, którzy - jak mówi Daniela 
Elżanowska - „wolą się nie wygłupiać". 

Monika - 19 lat, z maturą na więcej niż 
pięć i pięknymi planami na przyszłość. 
Bardzo związana ze swoim rodzeństwem. 
Kiedy w 1993 roku cała ósemka trafiła do 
domu dziecka, jako najstarsza z rodzeństwa 
czuła się odpowiedzialna i matkowała 
szczególnie dwóm najmłodszym bracisz-
kom. Dzisiaj chłopcy są w rodzinach za-
stępczych, wciąż jednak utrzymują kontakt 
z rodzeństwem (dzięki temu nadal czują się 
rodziną). Obecnie Monika mieszka wspól-
nie ze swymi siostrami i braćmi oraz dwo-
ma innymi rodzeństwami w nowym rodzin-
nym skrzydle. Osobne wejście, pokoje jas-
ne i przestronne, duża kuchnia, w weekendy 
wspólnie przyrządzane posiłki (w ciągu ty-
godnia dzieci przynoszą obiady ze stołów-
ki). Śniadania i kolacje przygotowują sami. 
Sami też piorą, sprzątają. Kiedy spotkałyś-
my się, by porozmawiać, zostałam ugo-
szczona herbatą, którą piłyśmy w ładnie 
urządzonym salonie. 

Na moje pytanie o wspólną modlitwę, 
Monika odpowiada z lekkim uśmiechem: 
„Wychowawcy się z nami nie modlą, może 
z małymi dziećmi... I raczej ograniczają się 
do tego, żeby maluchy, które są u nas od 
niedawna, umiały się przeżegnać. Nikt też 
nie sprawdza czy ktoś się modli, czy nie". 

Przestrzegana jest natomiast obecność 
na spotkaniach modlitewnych aranżowa-
nych przez panie z Legionu Maryi z kościoła 
pod wezwaniem Św. Krzyża, z którymi, jak 
mówi pani dyrektor, Dom Dziecka bardzo 
ściśle współpracuje: „Panie przychodzą 
dwa-trzy razy w tygodniu, uczą modlitwy, 
opowiadają o Bogu, szczególnie zajmują się 
dziećmi przystępującymi do Pierwszej Ko-
munii Świętej". 

Ks. kan. Ryszard Tujak - duszpasterz 
osób niesłyszących i niewidomych, nieofi-
cjalnie pełni funkcję opiekuna duchowego 
Domu Dziecka przy ul. Pogodnej. Od 1991 
roku przez trzy lata w każdą środę, przez 

godzinę lub dwie pełnił dyżur duszpaster-
ski, kto chciał, mógł skorzystać ze spowie-
dzi, porozmawiać. Obecnie wizytę pań z Le-
gionu Maryi traktuje jako przedłużenie 
swoich spotkań z dziećmi. 

„Nie mogę powiedzieć - mówi pani 
Renata, która pracuje tu jako wychowa-
wczyni od dwóch lat - że wszystkie dzieci 
z wielkim zapałem uczestniczą w modlit-
wach". 

Artur, czternastoletni gimnazjalista i za-
palony piłkarz, mówi: „Jak się nie pójdzie 
na modlitwę, to masz dyżur, karę, nie 
oglądasz telewizji, np. meczu". I po chwili, 
z nutą zniecierpliwienia w głosie, dodaje: 
„Ja nie mogę na tych modlitwach wytrzy-
mać". 

„Nie można oczekiwać cudów - stwier-
dza pani Renata. - Ważne jest, by dzieci 
uczyć modlitwy; to jest na pewno trudne, 
dzieciaki są rozbiegane, ale to ma sens". 

Monika, tegoroczna maturzystka oso-
biście woli inną formę modlitwy. Chętnie 
wspomina ostatnie „szkolne" rekolekcje: 
„Było dużo młodych ludzi, wspólne śpiewy, 
nawet pląsy". 

Szkoda, że ze względu na rozpoczętą 
w 1996 roku przebudowę Domu Dziecka 
został zlikwidowany „pokój zadumy", 
miejsce modlitwy, wyciszenia; ale - jak 
mówi pani dyrektor - „większość dzieci 
ma w swoich pokojach małe ołtarzyki, tj. 
krzyże i święte obrazy. Dziecko, które prze-
stępuje nasze progi, jest najczęściej nie-
ochrzczone, niewiedzące, co to bierzmowa-
nie". Dom dziecka stara się wypełnić tę 
lukę i wobec dzieci, co do których nie ma 
jasno określonych preferencji wyznanio-
wych - przez dalszą rodzinę bądź opie-
kunów - stosuje ogólne zasady religijnego 
wychowania. „Od samego początku jesteś-
my wychowywani w duchu chrześcijań-
skim" - wyznaje Monika. 

Czy dzieci i młodzież (zwracam się do 
pani Renaty) może samodzielnie decydo-
wać o własnym uczestnictwie we Mszy Św.? 

„Starsze dzieci decydują same. (Po 
chwili dodaje:) Nie wiem, na ile jest to 
świadomy wybór. Jeśli dziecko mówi: 

72 Scriptores Scholarum 



Wychowanie religijne w domu dziecka 

«niech mnie pani nie nakłania», to nie 
mogę nic zrobić". 

Monika i Artur zgodnie stwierdzają: 
„Często wierzący wychowawcy narzucali 
nam chodzenie do kościoła na zasadzie, że 
nie będziemy czegoś mieli, że spotka nas 
kara (bynajmniej nie w życiu wiecznym)". 
Artur przypomina sobie, że tą karą mogło 
być zmywanie garnków. 

Pani Renata bardzo często pracuje 
w niedzielę. Z jej grupy: „tylko dwie, trzy 
najstarsze osoby mówią, że nie mają w tym 
momencie potrzeby pójścia do kościoła". 
Co tydzień stara się przekonać dzieci, jak 
ważna jest Msza Św.: „Nie tak, że biegnę, 
bo już wiem, że nie poszło dziecko 
w ubiegłą niedzielę do kościoła, to i dziś 
nie pójdzie. Bardzo ważne jest wytłuma-
czenie dziecku, dlaczego się chodzi, dlacze-
go powinno się chodzić". W tym momencie 
przysłuchujący się naszej rozmowie mały 
podopieczny pani Renaty, naśladując ton 
głosu swojej wychowawczyni, z powagą 
podpowiada: „Na którą godzinę się cho-
dzi". Obie wybuchamy śmiechem. Trzy-
mający do tej pory nogi na kolanach pani 
Renaty sześciolatek natychmiast dodaje: 
„Najlepiej na siódmą trzydzieści". „Małe 
dzieci chodzą chętnie, jest specjalnie dla 
nich Msza z kazaniem; można powiedzieć, 
że maksymalnie korzystają" - podsumowu-
je wychowawczyni. 

Ksiądz Ryszard pamięta jeszcze Msze 
św. odprawiane na korytarzu Domu Dziec-
ka; jak mówi, była to szansa dla najmłod-
szych, które nie zawsze zabierano do koś-
cioła. 

Monika przyznaje, że zainteresowanie 
sprawami wiary kończy się najczęściej na 
szkole podstawowej. Młodzież rzadziej 
uczestniczy w życiu Kościoła. Przypomina 
sobie, jak kilka lat temu wraz z bratem 
Arturem znaleźli się w grupie, gdzie, we-
dług ich określenia, były trzy panie głęboko 
wierzące: „Wtedy nie odważyłam się pro-
testować, że nie chcę iść do kościoła, bo 
jeśli nie poszłam na dziesiątą, to musiałam 
pójść na dwunastą, a jeśli o dwunastej 
miałam inne zajęcie, to w zeszycie kon-

taktów stało napisane, że mam pójść na 
szesnastą lub osiemnastą. Dzisiaj moją 
wiarę pojmuję inaczej, nie ograniczam się 
do chodzenia lub niechodzenia do kościoła, 
ja akurat chodzę, tylko powstaje pytanie: 
Co człowiek chce przez to osiągnąć? Czy to, 
że poszłam, to już mam zaliczone?" 

Wychowanie nie może ograniczać się 
do samych nakazów, zakazów czy pouczeń, 
nawet najbardziej słusznych, nie może za-
braknąć autentycznego przykładu życia, 
respektowania w nim najwyższych wartoś-
ci. Monika ma na ten temat wiele przemyś-
leń, tylko, jak stwierdza: „My u wielu z wy-
chowawców tego przykładu, tych wartości 
nie znajdujemy. U niektórych chodzenie do 
kościoła, wiara i życie to są trzy różne 
rzeczy. Oczywiście są i tacy wychowawcy, 
których to nie interesuje; pójdziesz czy nie 
- to jest twoja sprawa. Możesz oglądać 
telewizję". 

Niektórzy młodzi ludzie z pewnością 
chcieliby uczestniczyć w grupach oazo-
wych. „Tylko czy tym odwiedzającym nasz 
dom klerykom i młodzieży starczy wyrozu-
miałości dla «słomianego» nieraz zapału 
dzieci i młodzieży..." - zauważa pani dyrek-
tor. „Trudności pojawiają się, gdyby ktoś 
chciał uczestniczyć w spotkaniach grup 
oazowych organizowanych przy parafiach. 
W pewne dni jest to możliwe, w inne 
wiązałoby się z zaniedbywaniem obo-
wiązków wynikających z harmonogramu 
życia Domu: „odrabianki" od szesnastej 
do dziewiętnastej, w soboty od rana do 
trzynastej prace porządkowe, itd." - rela-
cjonuje Monika. Tak więc pokonywanie 
podobnych przeszkód wymaga wiele wy-
trwałości od młodzieży. Dużym powodze-
niem cieszą się „Dni Radości", organizo-
wane przez młodzież z parafii Matki Bożej 
Wspomożenia Wiernych. Zdarzają się też 
możliwości wspólnych wyjazdów, jak ten 
do Warszawy na spotkanie ze wspólnotą 

z Taize czy do Częstochowy. 

* 

„Staram się dawać siebie maksymalnie 
- mówi pani Renata - pokazywać dzieciom 

Scriptores Scholarum 7 3 



Małgorzata Bondarenko 

te najlepsze i najwłaściwsze, moim zda-
niem, strony życia. Sądzę, że na swój 
sposób robi to każdy wychowawca." 

Kiedy pytam „naszego rodzeństwa", do 
kogo zwracają się, gdy mają jakiś problem, 
Artur natychmiast odpowiada: „Do siebie!" 
Monika chwilę zastanawia się: „Do osób, 
z którymi łączy mnie najgłębsza więź - do 
rodzeństwa, koleżanek ze szkoły, pani kate-
chetki". „A wychowawcy?" - pytam Moni-
kę. „Kiedy postanawiam o moim problemie 
porozmawiać z wychowawcą i proszę go, 
aby zachował to dla siebie, najczęściej po 
niedługim czasie wszyscy zoają moją ta-
jemnicę". Monika jednak, nie dziwi się, nie 
oburza, rozumie słabości swoich opie-
kunów, natychmiast tłumaczy: „Nie da się 
tego uniknąć w środowisku, gdzie wycho-
wawcy się przyjaźnią". 

Pani Renata komentuje wzajemne rela-
cje pedagog-wychowanek: „Wychowawcy 
rozmawiają, ale do dzieci jest trudno trafić, 
nawiązać głębszy emocjonalny kontakt. Są 
zbuntowane, bardzo rzadko się otwierają, 
młodszym przychodzi to znacznie łatwiej". 

Monika zwierza się, że bardzo często 
ma ochotę pozostać osobą nieznaną: „W 
domu dziecka nie ma rzeczy, sytuacji, 
o której by się nie wiedziało, oceny w szko-
le, czy ktoś jest zagrożony, jak ktoś zdał 
maturę - cały dom tym żyje. Komuś coś się 
stało, ktoś rozmawiał na rogu ulicy z chło-
pakiem/dziewczyną. Wszyscy o tym wie-
dzą, często wychodzą zabawne sytuacje, 
człowiek nie może uwierzyć, że wciąż go 
ktoś obserwuje." 

„Bardzo zależy mi na wychowaniu dzie-
ci w duchu religijnym - mówi Daniela 
Elżanowska. - Jest ono szczególnie po-
trzebne w takim miejscu, jak dom odrzuco-
nych, osamotnionych dzieci. Wiara w Boga 
m.in. łagodzi skutki sieroctwa, zmniejsza 
poczucie osamotnienia, podnosi samooce-
nę (Jestem dzieckiem Boga!), pomaga 
w rozwiązywaniu wielu dylematów, z który-
mi trzeba się zmierzyć się w życiu (*wszystko 
mogę w Tym, który mnie umacnia...)". 

# 

Jestem ciekawa, jak w domu dziecka 
obchodzone są święta? „Na pewno jest 
lepsze jedzenie, wprawdzie wcześniej dużo 
pracujemy, ale się opłaca" - stwierdza bez 
sentymentów Monika. 

„Święta obchodzimy bardzo uroczyście 
- relacjonuje Pani Dyrektor - chociaż nie 
zawsze tak było. Bardzo dobrze pamiętam, 
że jeszcze kilkanaście lat temu wigilia or-
ganizowana była z lękiem i po cichu". 

Ks. Ryszard wspomina inne spotkanie 
przy opłatku. „Podstawą powstania Stowa-
rzyszenia Przyjaciół Dzieci była uroczystość 
wigilii w 1991 roku, podczas której, skła-
dając życzenia dzieciom, chcąc przedłużyć 
nastrój pomocy, kiedy wszystkiego brako-
wało, a przez radio nadawano dramatyczne 
apele o chleb, cukier, ci, którzy nie pozos-
tali obojętni na to wołanie, podjęli się 
stworzenia organizacji wspierającej stara-
nia, aby wigilia nie kończyła się 24 grud-
nia". 

Mimo uroczystego nastroju, życzeń, 
uśmiechów, suto zastawionego stołu, wy-
chowankowie są najszczęśliwsi, gdy mogą 
spędzać święta w „normalnych" rodzinach. 
Monika dopiero od dwóch lat ma okazję 
przeżywania świąt u zaprzyjaźnionej rodzi-
ny, u której bywa oczekiwanym gościem 
także w dni powszednie. Mówi o nich, że są 
dla niej przykładem wartości prawdziwych. 

Zaprzyjaźniona rodzina Artura mieszka 
w Niemczech; chłopak rozbawionym gło-
sem oznajmia, że „dobrze mu tam". „Nie 
zmuszają mnie, abym chodził do kościoła. 
Chcę, to idę, nie - to nie, przecież dorośli 
też nie zawsze chodzą". 

* 

Kiedy pytam panią Renatę, czy tak wy-
obrażała sobie pracę z dziećmi, nie od razu 
odpowiada, jakby szukając w pamięci nie 
tak przecież odległych planów, ambicji. 
Kręci tylko przecząco głową: „Nie, zupełnie 
inaczej myślałam o swojej roli w domu 
dziecka. Wprawdzie w trakcie studiów 
miałam kontakt z dziećmi z rodzin patolo-
gicznych, ale one mieszkały w swoich do-
mach. Przychodząc tutaj, uważałam, że po-

7 4 Scriptores Scholarum 



Wychowanie religijne w domu dziecka 

nieważ są to dzieci tak bardzo pokrzyw-
dzone przez los, trzeba im dużo dawać; 
byłam nastawiona wyłącznie na dawanie, 
a to do niczego nie prowadzi. Teraz widzę, 
że trzeba dużo od nich wymagać. To jest 
podstawowy warunek, żeby czegokolwiek 
te dzieci nauczyć. Tak, jak w każdym domu, 
tak i tutaj muszą być przestrzegane pewne 
prawa, muszą panować określone zasady, 
są nagrody i kary. Na pewno dla osób, które 
tak jak ja, zaraz po studiach rozpoczynają 
pracę w podobnej placówce, jest to trudna 
lekcja życia". 

Dla pani dyrektor przyszli wychowawcy 
muszą przede wszystkim wiedzieć, dlacze-
go chcą tu pracować. Bardzo zależy jej na 
dobrych i mądrych ludziach, i - jak mówi -
większość pracowników jej domu dziecka 
jest na swoim miejscu, a ci, którzy „pozo-

rują", najczęściej sami dochodzą do wnio-
sku, że nie ma tu dla nich miejsca. 

Dzieci również mają swoje przemyśle-
nia odnośnie przyjmowanych do pracy 
opiekunów. Obydwoje (Monika i Artur) są 
zgodni, że najlepiej (z małymi wyjątkami), 
„kiedy przychodzą zaraz po studiach, nie 
mają nawyków, przyzwyczajeń. Chce im się 
zmieniać bezduszne schematy". Pytam Mo-
nikę, czy myśląc o wyborze studiów nie 
zastanawiała się czasem nad możliwością 
pracy w domu dziecka. Natychmiast za-
przecza. Kiedy przyznaję się, że wiele razy 
myślałam, czy zawód pedagoga, wycho-
wawcy nie byłby moim życiowym spełnie-
niem, słyszę: „To nie dla pani, jeszcze 
trafiłby się pani w grupie ćpun i narkoman, 
i co by pani zrobiła?" 

m 

rys. D. Grzeszkiewicz 

Scriptores Scholarum 7 5 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Mariusz Orłowski 

teistycznyfnah^alistyczny. 
j r j f ^ wm* ^wm mmmjg w i Dwie wizje świata i człowieka? 

w świecie Zacho-
az 

cały 
nY 

Wstęp 
Jedną z charakterystycznych cech współczesnej cywiliza-
cji europejskiej jest pluralizm światopoglądowy. Podczas 
gdy jeszcze dwieście lat temu przeciętny Europejczyk 
wyznawał światopogląd teistyczny, dzisiejsze społeczeń-
stwa europejskie są pod względem światopoglądowym 
w znacznym stopniu wewnętrznie zróżnicowane. W wiel-

Ponieważ ^ ^ a g ' o m e r a c j a c h miejskich możemy zaobserwować 
swobodny i niczym nie skrępowany przepływ wyznawa-
nych przez ludzi idei filozoficzno-religijnych. Chociaż 

przeni- zjawisko to dotyczy głównie dużych skupisk ludności, 
jednak wydaje się również przenikać powoli do całości 

WCZeS- poszczególnych społeczeństw, czyniąc je coraz bardziej 
zachodni pluralistycznymi światopoglądowo. Duża w tym zasługa 

mass mediów, a w ostatnich latach internetu. 

;połczesna 

ludzie skazani Treść pojęcia „światopogląd" 
na Życie W je- podaje Zofia Zdybicka, „od strony teoretycznej nie 

jest łatwo odpowiedzieć na pytanie, czym jest świato-
pogląd, podać jego ścisłą definicję" . Posłużę się w tym 
miejscu określeniem słownikowym: 

Światopogląd to „zespół ogólnych przekonań dotyczą-
cych natury świata, człowieka w świecie, sensu jego życia 
oraz wynikających z tych przekonań ideałów, wyznaczają-
cych postawy życiowe ludzi i wytyczających linię ich 
postępowania". Innymi słowy, światopogląd to rodzaj 
deklarowanej przez człowieka „filozofii" na temat m.in. 
istoty rzeczywistości, pochodzenia gatunku ludzkiego 
i jego miejsca we wszechświecie, „filozofii", która wpły-
wa na określoną postawę życiową i system uznawanych 
wartości. Światopogląd stanowi więc podstawę tego, w co 
wierzymy oraz uznajemy za właściwe, dobre i godne 

poglądu natura-
lisiycznego< 

1 Z. J. Zdybicka, Religia i religioznawstwo, Lublin 1992, s. 248. 
2 Słownik języka polskiego, t. III, Warszawa 1981, s. 462. 

76 



Światopoglądy: teistyczny i naturalistyczny. Dwie wizje świata i człowieka? 

pożądania lub też niewłaściwe, złe i godne 
potępienia. Jest to zbiór wyznawanych 
przez człowieka założeń na temat otaczają-
cego go świata. 

Nasz światopogląd możemy określić, 
w pewnym stopniu, przez dokończenie na 
przykład zdań typu: „Jestem..." i „Ludzie 
są...". Ktoś może powiedzieć np.: „Jestem 
osobą wierzącą". Jeżeli takie zdanie wypo-
wiada człowiek wywodzący się z kręgu kul-
tury europejskiej, wówczas ta krótka wy-
powiedź mówi nam już bardzo dużo na 
temat wyznawanych przez niego wartości, 
określając jednocześnie jego światopogląd 
jako teistyczny. Ktoś inny może stwierdzić: 
„Ludzie są dobrzy" lub „Ludzie są źli". Te 
dwa proste stwierdzenia również mówią 
nam coś na temat osób, które je wypowia-
dają, tego, jak dana osoba postrzega ota-
czającą ją rzeczywistość społeczną. Sposób 
myślenia o otaczającej nas rzeczywistości 
określa z kolei naszą postawę względem 
niej. Tak więc, jeśli ktoś, na przykład, 
wierzy, że wszyscy ludzie na świecie są 
dobrzy, to taki pogląd ustala zwykle jego 
pozytywną postawę w stosunku do ludzi. 
Możliwa jest również sytuacja przeciwna. 
Gdy ktoś uważa, że wszyscy ludzie na 
świecie są źli, to możemy śmiało zaryzyko-
wać twierdzenie, że postawa takiego czło-
wieka w stosunku do innych ludzi będzie 
negatywna. 

Należy zaznaczyć, że rzadko spotykamy 
ludzi, którzy wyznawaliby jakiś świato-
pogląd w jego czystej postaci, tzn. jako 
uporządkowany i wewnętrznie spójny 
zespół poglądów na temat świata i człowie-
ka. Zwykle mamy raczej do czynienia ze 
swoistym konglomeratem wyznawanych 
przez ludzi przekonań, zaczerpniętych, 
mniej lub bardziej świadomie, z różnych 
światopoglądów 

Często spotykane jest natomiast zjawi-
sko zmiany światopoglądu. Wewnętrzna 
potrzeba poszukiwania nowości oraz brak 
jednoznacznych odpowiedzi na problemy 
egzystencjalne sprawia, że człowiek, naby-

wając wciąż nowych informacji, modyfikuje 
swoje postrzeganie rzeczywistości, a w wy-
niku tego może zmieniać również swój 
światopogląd. Każdy w pełni ukształtowa-
ny światopogląd podejmuje próbę odpo-
wiedzi przynajmniej na następujące pyta-
nia: 

1. Co stanowi pierwotną rzeczywis-
tość? Czy za materialną rzeczywistością, 
poznawalną zmysłami, kryje się istota wyż-
sza (Bóg), która jest bytem pierwotnym, 
czy też pierwotną rzeczywistością jest przy-
roda? 

2. Jaki jest charakter wszechświata? 
Czy stanowi on system otwarty, w którym 
możliwa jest Boża ingerencja, czy zamknię-
ty - odporny na jakąkolwiek zewnętrzną 
ingerencję? 

3. (Czym) Kim jest człowiek? Na 
czym polega jego istota? 

4. Co dzieje się z człowiekiem po 
śmierci? Czy z chwilą śmierci egzystencja 
ludzka nieodwołalnie kończy się, czy też 
istnienie człowieka ma po śmierci swoją 
kontynuację? 

5. Co stanowi podstawę moralności? 
Czy opiera się ona na Bożym Prawie, czy 
też jest raczej wytworem ludzkiej kultury? 

6. Jakie jest znaczenie historii ludz-
kości? Czy historia ludzkości ma sama 
w sobie jakiś sens, czy też jest tego sensu 
pozbawiona? 

Wśród światopoglądów, które udzielają 
najpełniejszej odpowiedzi na wyżej posta-
wione pytania w pierwszej kolejności wy-
mienić należy dwa: teizm i naturalizm. Na 
gruncie filozoficznej nauki o człowieku 
koncepcja teistyczna i naturalistyczna, jako 
opozycyjna, zajmują miejsce szczególne. 
Można chyba zaryzykować twierdzenie, że 
wszystkie powstające później koncepcje fi-
lozoficzne człowieka są jedynie rozwinię-
ciem myśli teistycznej lub naturalistycznej. 

Poniżej przedstawię pewną postać teiz-
mu, jaką jest teizm chrześcijański, a następ-
nie zaprezentuję jedną z popularnych od-
mian światopoglądu naturalistycznego. 

Scriptores Scholarum 7 7 



Mariusz Orłowski 

Teizm chrześcijański 
Podstawowe tezy: 

1. ISTNIEJE BÓG (NIESKOŃCZONY 
I OSOBOWY). 

2. BÓG JEST BYTEM PIERWOTNYM, 
KTÓRY STWORZYŁ WSZECHŚWIAT JA-
KO SYSTEM OTWARTY. 

3. CZŁOWIEK STWORZONY JEST 
NA OBRAZ I BOŻE PODOBIEŃSTWO. 

4. ISTNIEJE ŻYCIE PO ŚMIERCI. 
5. PODSTAWĄ MORALNOŚCI JEST 

PRAWO BOŻE. 
6. HISTORIA MA CHARAKTER 

CHRYSTOCENTRYCZNY. 

Teizm chrześcijański głosi, że Bóg jest 
niewidzialnym bytem osobowym, którego 
natura objawiona została w Biblii. Bóg 
posiada charakter nieskończony, wykracza 
poza wszelkie ramy i ograniczenia. Jest on 
stwórcą wszechświata, nieustannie zaan-
gażowanym w swoje stworzenie. Wszech-
świat postrzegany jest więc jako system 
otwarty, gdzie możliwa jest Boża ingeren-
cja. 

Chrześcijańscy teiści wyróżniają dwa 
rodzaje Bożego objawienia: specjalne i ogól-
ne. Objawieniem specjalnym jest Boże 
przesłanie zapisane w Piśmie Świętym 
(Biblii), ogólnym natomiast to, czego 
możemy dowiedzieć się o Bogu obserwując 
jego stworzenie (świat). 

Centralną pozycję w Bożym planie 
stworzenia i uprzywilejowane miejsce 
w świecie doczesnym zajmuje człowiek. 
Tylko on jest „zwierzęciem rozumnym" 
(ianimal rationale) i „obrazem Boga". Stano-
wi szczególne złożenie elementów doczes-
nych (ciało) i wiecznych (dusza i duch). 
W związku z powyższym śmierć jest dla 
niego bramą do życia z Bogiem (niebo, 
które stanowi dopełnienie tego, do czego 
człowiek został stworzony) lub bramą do 
całkowitego i ostatecznego oddzielenia od 
Boga (piekło). 

Chrześciajński teizm stwierdza, że ist-
nieją pewne absolutne standardy (deka-
log), według których należy oceniać wszel-
kie postępowanie człowieka. 

Teiści chrześcijańscy głoszą również, że 
historia ma charakter linearny i posiada siłę 
eschatologiczną. Oznacza to, że ma ona 
jakiś wyraźnie zaznaczony początek i ko-
niec, oraz że zmierza do wypełnienia Boże-
go celu. Bez względu więc na to, jakie jest 
nasze osobiste zaangażowanie się w bieg 
historii oraz bez względu na to, jak starali-
byśmy się przeciwdziałać Bożemu celowi, 
on i tak zostanie zrealizowany. Najważniej-
szym wydarzeniem w dziejach ludzkości 
było narodzenie się, śmierć i zmartwychw-
stanie Jezusa Chrystusa, który najpełniej 
objawił tajemnicę Boga, oraz który powróci 
w chwale przy końcu czasów. Przez swój 
chrystocentryzm, dzieje ludzkości same 
w sobie stanowią formę Bożego objawienia. 
Stary Testament mówi: „Ktoś nadchodzi". 
Ewangelie ogłaszają: „Ktoś nadszedł". Listy 
i Apokalipsa zapowiadają: „Ktoś powraca". 

Myśl teistyczna dominowała w świecie 
Zachodu aż do XVIII wieku. Ponieważ 
światopogląd teistyczny przenikał cały 
ówczesny zachodni świat, wszyscy ludzie 
skazani byli na życie w jego kontekście. 
W pewnym ograniczonym zakresie zjawi-
sko to ma miejsce również dzisiaj. Świat 
Zachodu wydaje się być ciągle w jakimś 
stopniu przesiąknięty wartościami chrześ-
cijańskimi, chociaż myśl teistyczna w czys-
tej postaci nie odgrywa już w nim tak 
znaczącej roli jak w przeszłości. Współczes-
na Europa wydaje się pozostawać aktualnie 
pod wpływem różnych odmian świato-
poglądu naturalistycznego. 

Naturalizm 
Oto podstawowe tezy popularnej odmiany 
światopoglądu naturalistycznego: 

1. BÓG NIE ISTNIEJE. 
2. WSZECHŚWIAT JEST SYSTEMEM 

ZAMKNIĘTYM. 
3. CZŁOWIEK JEST SKOMPLIKO-

WANĄ MASZYNĄ. 
4. ŚMIERĆ JEST KOŃCEM LUDZKIEJ 

EGZYSTENCJI. 
5. MORALNOŚĆ JEST WYTWOREM 

LUDZKIEJ KULTURY. 

7 8 Scriptores Scholarum 



Światopoglądy: teistyczny i naturalistyczny. Dwie wizje świata i człowieka? 

6. HISTORIA POZBAWIONA JEST 
NADRZĘDNEGO CELU. 

Swego rodzaju paradoksem jest fakt/ że 
na ukształtowanie się światopoglądu natu-
ralistycznego zasadniczy wpływ miała -
według niektórych historyków - myśl filo-
zoficzna dwóch teistów: Kartezjusza i Johna 
Locke'a. Pierwszy z nich podzielił rzeczy-
wistość na dwa rodzaje bytu: byt material-
ny i byt duchowy; drugi natomiast stwier-
dził, że człowiek powinien zweryfikować 
objawienie biblijne przy pomocy rozumu. 
Myśl naturalistyczna wydaje się stanowić 
logiczne rozwinięcie filozofii Kartezjusza 
i Locke'a: Jedynym kryterium wiary staje 
się rozum, ten zaś z kolei mówi nam, że 
istnieje tylko materia. Bóg zostaje więc 
zupełnie usunięty z obrazu rzeczywistości. 

Wszechświat nie stanowi już od tej pory 
systemu otwartego, w którym możliwa jest 
Boska ingerencja z zewnątrz, ale zamienia 
się w system zamknięty, odporny na jaką-
kolwiek zewnętrzną ingerencję, rządzący się 
wewnętrznym prawem przyczyny i skutku. 

Podstawowym źródłem wiedzy o czło-
wieku i otaczającej go rzeczywistości stają 
się nauki przyrodnicze. Człowiek w ujęciu 
naturalistycznym jest tylko pewną skom-
plikowaną maszyną, która nie różni się 
zbytnio od innych tworów przyrody. 
W swym funkcjonowaniu podporządkowa-
ny jest tym samym zasadom, jakie odnoszą 
się do wszystkich członków „królestwa 
zwierząt". Natura człowieka jest jednolita 
i stanowi jedynie wynik interakcji chemicz-
no-fizycznej. 

Ponieważ człowiek składa się wyłącznie 
z materii, śmierć jest jego unicestwieniem. 
Istnienie ludzkie ograniczone jest więc cza-
sem i wyczerpuje się w życiu doczesnym. 

Skoro nie istnieje Bóg, to cały system 
wartości dla wielu ma pochodzenie ludzkie. 
Dobre i złe jest więc to, co człowiek uznaje 
za dobre i złe. Konsekwencją takiego stanu 
rzeczy jest zjawisko względności wartości 
(relatywizm moralny/etyczny). Ponieważ 
granica między dobrem a złem jest tylko 
kwestią konwencji, coraz trudniej jest na-

zywać rzeczy i oceniać zjawiskajednoznacz-
nie. Współcześnie różni eksperci zajmują 
więc odmienne stanowiska w kwestiach 
takich, jak: aborcja, eutanazja, eksperymen-
ty genetyczne itp. 

Nie nastraja również optymistycznie 
naturalistyczna koncepcja historii. Według 
naturalisty historia nie ma jakiegokolwiek 
nadrzędnego celu, gdyż nie ma Boga, który 
nadawałby jej sens i znaczenie. Korzenie 
człowieka tkwią w naturze, która jest 
wieczna. Człowiek pojawił się we wsze-
chświecie w pewnym momencie historii 
i zniknie w innym. Przestanie istnieć rów-
nież świat taki, jakim znamy go obecnie. 
Ponieważ historia człowieka ma swój po-
czątek i koniec w naturze, mówiąc o histo-
rii, naturalista używa niekiedy terminu 
„naturalna historia ludzkości". W oczach 
naturalisty historia jest więc jedynie tym, 
czym czynimy ją jako ludzie. 

Wnioski końcowe 
Myśl naturalistyczna (lub jej odmiany) zdo-
minowała współczesne społeczeństwa eu-
ropejskie. Przyczyn takiego stanu rzeczy 
należy dopatrywać się w tym, że świato-
pogląd naturalistyczny wydaje się wielu 
ludziom możliwy do zaakceptowania, ze 
względu na swój racjonalny i konsekwentny 
charakter. Nie przynosi on jednak optymis-
tycznie zadawalającej odpowiedzi na wiele 
istotnych pytań w rodzaju: Jaka jest war-
tość ludzkiego życia, jeżeli pojawiliśmy się 
na świecie jedynie w wyniku przypadku? 
Czy wartości ludzkiego życia upatrywać 
należy w naszej efektywności, a jeśli tak, 
to co dzieje się wtedy, gdy przestajemy być 
efektywni? Czy również wtedy możemy być 
uznawani za wartościowych? A może wów-
czas zbędnie zajmujemy miejsce na ziemi 
i właściwym rozwiązaniem problemu była-
by eutanazja? Słabym punktem świato-
poglądu naturalistycznego jest również to, 
że nie daje on odpowiedzi na pytanie: 
Dlaczego istnieje świat? 

Czy w związku z powyższym tezy świa-
topoglądu naturalistycznego i teistycznego 
można ze sobą pogodzić? Potocznie uważa 

Scriptores Scholarum 7 9 



Mariusz Orłowski 

się, że konflikt między nimi, to konflikt 
między nauką a wiarą. Jednak „teistyczny" 
nie zawsze musi oznaczać „irracjonalny" 
lub „antynaukowy". Jak zauważa Stanisław 
Kamiński, to właśnie potęga działania sło-
wa „nauka" często ma charakter irracjonal-
ny, i wszystko czemu się przyczepi etykiet-
kę „naukowe", automatycznie zyskuje 
w oczach ludzi na wartości. Wydaje się, 
że twierdzenia światopoglądu teistycznego 
(zwanego religijnym) i naturalistycznego 
(zwanego naukowym) dotyczą po prostu 
różnych aspektów rzeczywistości i dlatego 
nie zawsze muszą pozostawać ze sobą 
w sprzeczności. Ponieważ „sprawy świato-
poglądu [...] - jak pisze S. Kamiński -
wciągają bardzo czysto do wspólnej dysku-
sji religię i naukę" , należałoby więc raczej 
mówić o pewnym rodzaju dychotomii i wza-
jemnym dopełnianiu się poprzez przedsta-
wianie otaczającego nas świata z różnych 
punktów widzenia. S. Kamiński stwierdza, 
że „pod względem treściowym nauka nie 
przeciwstawia się wiedzy religijnej (z wia-
ry). Nie może jej więc ani usprawiedliwiać, 
ani zakwestionować. Nie jes t zdolna rów-
nież uzasadnić ateizmu" . Skoro tak, to 
może warto rozważyć stanowisko Williama 
Jamesa, który twierdził w swym Pragmatyz-
mie, że idea prawdziwą jest w tej mierze, 
w jakiej wiara w nią jest korzystna dla 
naszego życia. Prawdziwy jest więc sąd lub 
zdanie, które okazują się użyteczne 
w działaniu. „Prawda idei nie jest jej włas-
nością stałą, tkwiącą w niej. Prawda przy-
darza się idei. Staje się ona ^prawdziwa, 
zdarzenia czynią ją prawdziwą" - pisze W. 
James. Jeśli jest tak rzeczywiście, to nie 
mamy podstaw, aby pewne teorie odrzucać 
lub też różnicować ich wartość poznawczą. 
Wystarczy jeżeli komuś może się kiedykol-
wiek dana koncepcja praktycznie przydać 

jako pomoc w osiągnięciu jakiejś korzyści, 
sukcesu życiowego itp. Dotyczy to, zda-
niem W. Jamesa, zarówno teorii nauko-
wych, jak też matafizycznych i religijnych7. 

Dzisiejszy świat to „targowisko idei" . 
Cytowany już Stanisław Kamiński pisze: 
„Rozwój nauki jako zjawiska społecznego 
wywołuje wiele kłopotliwych następstw. 
Jednym z najpoważniejszych i zarazem naj-
trudniejszych do rozwiązania jest gwałtow-
nie wzrastająca lawina informacji nauko-
wo-technicznych. Pierwsze czasopismo na-
ukowe pojawiło się w 1665 r., w 1900 r. 
było ich już prawie 10 tys. Obecnie zaś 
ukazuje się ponad 100 tys. tytułów czysto 
naukowych czasopism i trzy razy tyle ty-
tułów książek naukowych rocznie. Co mi-
nutę drukuje się na świecie więcej niż 2 tys. 
stron istotnych informacji naukowych. Co 
roku publikuje się w sumie 4,5 min arty-
kułów z dziedziny techniki oraz rejestruje 
12 min odkryć i wynalazków. Żaden badacz 
i konstruktor nie jest w stanie śledzić tego 
wszystkiego w swej specjalności. Ok. 35% 
artykułów naukowych nie jest czytanych, 
a prawie połowa książek i artykułów, które 
codziennie przybywają na półki księgarń 
lub bibliotek naukowych, nie będzie nigdy 
przeczytana" . Sytuacja taka dotyczy nie 
tylko publikacji naukowych. Jak w tym 
wszystkim ma odnaleźć się przeciętny czło-
wiek, i czy w ogóle ma na to ochotę? Może 
więc rację ma Zofia Zdybicka, która pisze, 
że „nadmiar informacji dotyczących bieżą-
cych wydarzeń, nadmiar zajęć odbiera czło-
wiekowi czas na zastanowienie się nad 
sobą" i w konsekwencji traci on zdolność 
koncentracji na problemach ogólniej-
szych . Tale czy inaczej, nie oznacza to 
przecież jednak, że problemy te przestają 
istnieć... 

3 Por. S. Kamiński, Nauka i metoda. Pojęcie nauki i 
klasyfikacja nauk, Lublin 1992, s. 5. 

4 Ibidem, s. 240. 
5 Ibidem. 
6 W. James, Pragmatyzm. Nowe imię paru starych 

stylów myślenia, Warszawa 1998, s. 161. 

7 Por. L. Kasprzyk, A. Węgrzecki, Wprowadzenie do 
filozofii, Warszawa 1985, s. 260. 

8 P E. Little, Wiedz dlaczego wierzysz, Warszawa 
1987, s. 5. 

9 S. Kamiński, op. cit., s. 234-235. 
1 0 Z. J . Zdybicka, op. cit., s. 249. 

8 0 Scriptores Scholarum 



Światopoglądy: teistyczny i naturalistyczny. Dwie wizje świata i człowieka? 

Publikacje poruszające problem relacji między wiarą (religią) a nauką - wybrana 
bibliografia: 

1. Sylvia Baker, Kość niezgody. Czy teoria ewolucji jest prawdziwa?, Towarzystwo Krzewienia Etyki 
Chrześcijańskiej, Kraków 1991. 

2. Wilhelm Gottwald, Nauka przeciwna Biblii?, Wydawnictwo „Ku Światłu", Siegen brw. 
3. Michał Heller, Józef Życiński, Wszechświat i filozofia. Szkice z filozofii i histońi nauki, Polskie To-

warzystwo Teologiczne, Kraków 1980. 
4. William James, Pragmatyzm. Nowe imię paru starych stylów myślenia, Wydawnictwo KR, Warszawa 

1998. 
5. Stanisław Kamiński, Nauka w społeczeństwie i w kulturze, [w:] tenże, Nauka i metoda. Pojęcie nauki 

i klasyfikacja nauk, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1992, s. 239-241. 
6. Stanisław Kamiński, U podstaw światopoglądu, [w:] tenże, Światopogląd - religia - teologia. Zagad-

nienia filozoficzne i metodologiczne, Towarzystwo Naukowe KUL, Lublin 1998, s. 11-36. 
7. Paule E. Little, Wiedz dlaczego wierzysz, Zjednoczony Kościół Ewangeliczny, Warszawa 1987. 
8. Włodzimierz F. Marcinkowski, Nauka i religia, Wydawnictwo Ewangelicznych Chrześcijan „Wia-

ra Ewangeliczna", Canada 1984. 
9. G. S. McLean, Roger Oakland, Lany McLean, W poszukiwaniu prawdy o początkach. Ewolucja i krea-

cjonizm w świetle dowodów, Wydawnictwo „Pojednanie", Lublin 1999. 
10. Michael Poole, Nauka a wiara. Przewodnik, Oficyna Wydawnicza „Vocatio", Warszawa 1993. 
11. Harry Rimmer, Zgodność nauki z Pismem Świętym, Zjednoczony Kościół Ewangeliczny, Warszawa 

1984. 
12. Wiara i nauka, „Znak" 1991, nr 428 (1). 

Scriptores Scholarum 8 1 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Michał Kopaczewski 

tczna 
jednostka w obliczu 
j p ^ j i i \ A \ A W A 0 U W Ł % A Ł 

Filozofia Sorena Kierkegaarda jest trudna do zrozumie-
nia. Jednakże bez względu na to, jakie zawiera w sobie 
pułapki, sploty różnych paradoksalnych obrazów życio-
wych, dzięki którym odbiorca może popaść w „filozoficz-
ny chaos", jej przekaz jest bardzo głęboki i osobisty. 
Dotyczy przede wszystkim człowieka borykającego się 
z lękiem, miłością, cierpieniem, śmiercią oraz wiarą, 
której poświęcimy tu najwięcej miejsca. 

Kierkegaard w swoich rozważaniach przedstawia dwa 
typy religijności. Religijność A - cechująca się przynależ-
nością do Kościoła, tradycją, ogólną wiedzą o Bogu; oraz 
religijność B, która dotyczy wewnętrznej, osobistej i bez-
pośredniej relacji człowieka z Bogiem. 

Choć różnica między nimi jest znacząca, obie są od 
siebie zależne. Ujmując rzecz inaczej, jedna religijność 
wypływa z drugiej. Jednostka ludzka musi wpierw po-
siadać religijność A zanim osiągnie religijność B, gdzie 
dotychczasowe poznanie i wiedza o Bogu zostaną zep-
chnięte na margines w oblicza patosu wiary. Praca nad 
tym przejściem wymaga od człowieka dużego wysiłku. 
Doskonale możemy to zaobserwować na przykładzie 
dwóch wielkich „mężów bożych" - Abrahama i Hioba. 
Są to ludzie, którzy podążają do jednego i wspólnego celu 
- Boga. Pomijając jednak sam cel, dzieli ich głęboka 
przepaść - zupełnie różna mentalność i nastawienie do 
Najwyższego. Pokonanie tych różnic wymaga pewnego 
procesu. Tym procesem jest całkowita rezygnacja z posłu-
giwania się rozumem i wiara kierowana siłą absurdu, 
stanowiąca przejście z „bohatera tragicznego", ogarnię-
tego religijnością A, do „rycerza wiary", tkwiącego w re-

82 



Hiob jako tragiczna jednostka w obliczu paradoksu wiary 

ligijności B. Droga taka czeka właśnie Hio-
ba. Różnica między „rycerzem wiary" a „bo-
haterem tragicznym" obraca się w kręgu 
etyki. „Bohater tragiczny" pozostaje swo-
imi czynami i zachowaniem w sferze etyki. 
Czyni to, co ogólne: polemizuje, rozmyśla, 
przedstawiając argumenty mające bronić 
jego racji. „Rycerz wiary", a takim z pew-
nością jest Abraham, ma przed sobą wyższy 
cel, przewyższający samą etykę oraz normy 
moralne obowiązujące w określonych spo-
łecznościach. Celem „rycerza wiary" jest 
wznieść się ponad ogólność. Jego działanie 
pozostaje zawsze w napięciu. Taki stan 
może osiągnąć tylko siłą absurdu wiary, 
i całkowitą rezygnacją z logicznego myśle-
nia, pozbawioną chwili zwątpienia oraz 
wahania. To właśnie osiągnął Abraham, 
spełniając ślepo wolę Boga, zanosząc swo-
jego syna Izaaka na górę Moria w celu 
złożenia go w ofierze swojemu Panu. Wiara 
i siła absurdu czyni to, że Abraham wycho-
dzi ponad ogólność. W oczach ludzi jest 
mordercą, łamiącym normy moralne, lecz 
w oczach Boga jest wielki, gdyż swoim 
postępowaniem stoi w absolutnym stosun-
ku do Absolutu. Paradoks wiary Abrahama 
czyni to, iż siłą absurdu Izaak zostaje mu 
zwrócony. Jednostka staje się „rycerzem 
wiary" przez to, że bierze na siebie ciężar 
paradoksu, albo nie staje się nim wcale . 

Abraham jest tym, który w milczeniu 
niesie ciężar paradoksu, nie wchodząc przy 
tym w polemiki z Bogiem. Pozostał do 
końca wierny swojej miłości do Boga, choć 
sam do końca jej nie rozumiał. Spełnił 
absolutną powinność, jaką była Boża wola, 
która doprowadziła go do podjęcia decyzji 
potępionych przez etykę. Cel został osiąg-
nięty dzięki paradoksalnej religijności B, 
zawierającej coś konkretnego, określające-
go w bliższy sposób zbawienie, gdzie nie 
mieści się przyswojenie przez jednostkę 
życia z Bogiem, lecz samo życie wieczne2, 
osiągnięte nie przez ludzkie myślenie, lecz 

przez wiarę, będącą najwyższą namiętnoś-
cią człowieka. 

Prześledźmy teraz losy Hioba i jego 
ciężką drogę, będącą żmudnym przejściem 
z religijności A do religijności B. Według 
Kierkegaarda Hiob nie jest „bohaterem 
wiary", lecz „bożym mężem" rodzącym 
pojęcie „próby" w bolesnych doświadcze-
niach, które przechodzi w swoim życiu3. 
Z pewnością jest to fakt, z którym trudno 
byłoby się nie zgodzić. Co nie znaczy, że 
Hiob nigdy tym „bohaterem wiary" się nie 
stanie. Pozostając w sferze religijności A, 
Hiob postępuje tak jak przystało na „boha-
tera tragicznego", zapewniając siebie same-
go, że jego etyczny obowiązek jest w nim 
obecny i ma całkowite prawo go bronić. 
Kierkegaard określiłby Hioba jako człowie-
ka wyrażającego wyższe poczucie obowiąz-
ku, ale nie obowiązku absolutnego, nie-
zbędnego do przejścia w religijność B. 
Takiego obowiązku podjął się właśnie Abra-
ham. A jak wygląda sytuacja w której znaj-
duje się Hiob? Zacznijmy od krótkiej cha-
rakterystyki jego osoby. 

Hiob żyje w ziemi Uz, prawdopodobnie, 
gdzieś na pustyni arabskiej. Jest człowie-
kiem nienagannym i prawym, co wskazuje 
na to, że jest on zarówno szczerym i otwar-
tym, jak też hojnym i uprzejmym. Anali-
zując dalej jego życie, odkryjemy również, 
że jest to mąż posiadający wielkie majęt-
ności oraz wielką bogobojność, przeja-
wiającą się w modlitwach i składaniu ofiar 
nie tylko za siebie, ale też za całą swoją 
rodzinę. Hiob był bardzo mądry. W swym 
postępowaniu nie był obłudny, gdyż jego 
dobroć nie była powierzchowna ani udawa-
na, lecz szczera i prawdziwa. Możemy z całą 
pewnością powiedzieć, iż Hiob był filozo-
fem, bowiem każde jego posunięcie było 
uprzednio starannie przemyślane, a wnioski 
mądrze i umiejętnie przedstawione w kręgu 
jego przyjaciół. Hiob twierdzi, że jest w do-
brym porozumieniu z Bogiem, oraz że 
w jego sercu jest zachowana niewinność 

1 S. Kierkegaard, Bojaźń i drżenie, Warszawa 1995. 
2 K. Toeplitz, Kierkergaard, Warszawa 1980, s. 269. s. 121. 

S. Kierkegaard, Powtórzenie, Warszawa 1982, 

Scriptores Scholarum 8 3 



Michał Kopaczewski 

i czystość4. I Bóg to dostrzega, choć jego 
bliscy i żona są w stanie temu zaprzeczyć. 
W chwili, gdy na Hioba spadają cierpienia, 
gdy staje się „zabawką" w absurdalnej grze 
Boga z Szatanem, cały świat jest gotów 
obrócić się przeciwko niemu, mówiąc -
zgrzeszyłeś Hiobie. Niezależnie jednak od 
wszystkiego Hiob twierdzi, że ma rację. 
Z tym stwierdzeniem nawet Szatan i Bóg 
są gotowi zgodzić się: wszystkie cierpienia 
Hioba nie spadły na niego w wyniku złego 
postępowania. Na czym więc polega jego 
cierpienie? Jest to trudne pytanie, ponie-
waż Hiob doświadcza wielu różnych rzeczy, 
co jest przejawem trwania w religijności A, 
gdyż ona wymaga od człowieka dużego 
wysiłku i zawsze jeszcze zawiera wystar-
czającą ilość zadań do spełnienia. W swoim 
cierpieniu, spowodowanym stratą domo-
stwa, dzieci i wszelkich bogactw, Hiob jest 
nie tylko przygnębiony myślą o śmierci, ale 
w jego życie wdziera się pewien rodzaj 
nihilizmu, czyniący zwątpienie co do sensu 
i celu życia. Posuwa się on do takiego 
stopnia, że Hiob zaczyna przeklinać dzień 
swoich narodzin. Polemiki z przyjaciółmi 
kończą się ogólnym opłakiwaniem i ubole-
waniem nad losem Hioba. Ich postawa 
tylko mnoży jego cierpienia, a on sam coraz 
bardziej pogrąża się w bólu. Przyjaciele, nie 
wahając się, obarczyli Hioba za jego cier-
pienia, dając mu do zrozumienia, że w jego 
życie wdarł się grzech. Mimo to Hiob po-
wtarza swoje - mam rację. Dlatego Hiob 
nie uspokaja, jak „bohater wiary", lecz koi 
tylko na chwilę zarzuty kierowane w jego 
stronę5. Jest pozbawiony działania siłą ab-
surdu, co uniemożliwia mu wydźwignięcie 
się ponad ogólność. Swoim sposobem myś-
lenia jest mocno zakotwiczony w kręgu 
moralnym, tocząc w nim swój uparty bój 
opierający się na przekonaniu: „Pomimo 
wszystko to ja mam rację". 

Tragizm Hioba nie wynika z braku wia-
ry, lecz z jej powierzchowności i ogólności, 
której towarzyszą ciągłe pytania i ubolewa-

4 Ibidem, s. 118. 
5 Ibidem, s. 120. 

nia: „Czemu nie umarłem już w łonie mat-
ki, czemu nie zginąłem, gdy wyszedłem 
z łona, czemu wzięto mnie do piersi, abym 
ją ssał?"6. 

Hiob wierzy, lecz jego filozoficzny 
sposób podejścia do zaistniałej sytuacji 
przykrywa możliwość spełnienia całkowitej 
powinności w stosunku do Absolutu, jakim 
jest Bóg. Paradoks wiary Hioba polega na 
niemożliwości wydźwignięda się ponad 
ogólność. Całkowita rezygnacja zaś jest 
ciągle napiętnowana wątpliwościami jego 
przyjaciół. Wszystko to sprawia, że Hiob 
nie może zdobyć się na milczenie. 

Abraham w swojej powinności zacho-
wuje milczenie, gdyż droga, którą przecho-
dzi nie jest do końca przez niego zrozu-
miała. Tylko wiara kierowana siłą absurdu 
stanowi jego pociechę. Abraham wie, że 
możliwość rozpatrywania na sposób ludzki 
próby, którą przechodzi, może zrodzić nie-
potrzebne pytania i wątpliwości. A stąd już 
tylko krok do wdarcia się wątpliwości co do 
Bożej woli i początek zguby dla „rycerza 
wiary". Błąd ten spowodowałby, że Abra-
ham stałby się ciężarem sam dla siebie, 
parodią „męża bożego". Pozostaje mu tylko 
milczenie poprzedzone siłą absurdu wiary. 
Hiob jest tego pozbawiony, czyni on to, co 
ogólne, i w tym znajduje pokrzepienie oraz 
spokój dla swojej umęczonej duszy. Nie 
znaczy to, że postawa Hioba jest zła. Wręcz 
przeciwnie, jego postawa jest jak najbar-
dziej słuszna i sprawiedliwa. Hiob broni 
swojej racji; ma do tego całkowite prawo 
i czyni to słusznie. Jego zachowanie jest 
typowe dla „bohatera tragicznego" i w tej 
sferze całkowicie usprawiedliwione. W przy-
padku „bohatera wiary" taka postawa nie 
może mieć miejsca. Wszystko to musi zos-
tać odrzucone bez żadnych szemrań i uspra-
wiedliwiania. Pozostaje tylko wiara, milcze-
nie i pokora oraz bezpośrednia relacja jed-
nostka-Bóg. 

W swoim cierpieniu Hiob nie jest skon-
centrowany tylko na sobie. Nadal ważne są 
dla niego sprawy innych ludzi - problemy 

6 Księga Hioba 3, 11-12 (Biblia Warszawska). 

8 4 Scriptores Scholarum 



Hiob jako tragiczna jednostka w obliczu paradoksu wiary 

upośledzonych, wdów i sierot7. Pomoc i za-
angażowanie Hioba są również przejawem 
człowieka tkwiącego w religijności A, 
w której znajdują się piękne miejsca, dające 
możliwość spełniania wzniosłych celów8. 
Siedząc dalej losy Hioba, możemy zacząć 
powoli dostrzegać, choć jeszcze nie całkiem 
wyraźnie, zarysy procesu przechodzenia 
w sferę religijności B. Hiob w swoim cier-
pieniu staje się coraz bardziej świadomy 
tego, że Bóg go atakuje, mówiąc: „Jego 
gniew szarpie mnie i zwalcza [...]. Żyłem 
spokojnie, lecz On skruszył mnie, pochwy-
ciwszy mnie za kark zdruzgotał i postawił 
mnie sobie za cel"9 . Hiob czuje się otoczo-
ny wrogami, którzy swymi filozoficznymi 
pouczeniami starają odebrać mu poczucie 
racji. Jest przy tym zupełnie osamotniony. 
Winę za to przypisuje Bogu, choć z drugiej 
strony pragnie Jego bliskości. Hioba czeka 
jednak jeszcze daleka droga do przebycia, 
dlatego też proces, który przechodzi będzie 
bardzo powoli się klarował. Sytuacja, która 
powstaje z powodu narastających prob-
lemów, będących wynikiem polemik Hioba 
z przyjaciółmi sprawia, iż można zadać 
pytanie: Czy w ogóle jest możliwe jakiekol-
wiek rozwiązanie? Odpowiedź brzmi: Nie! 
A jej prawomocność będzie się utrzymywać 
dopóki nie nastąpi w życiu Hioba milczenie 
i zwrócenie się w stronę Tego, który po-
wołał go do życia. 

Z biegiem czasu przyjaciele Hioba nie 
mają już nic nowego do powiedzenia. Ich 
słowa zaczynają obracać się przeciwko im 
samym. A to utwierdza Hioba w jeszcze 
większym przekonaniu, że ma rację. Cóż za 
nieuświadomione nieszczęście spada na 
Hioba, jego racja jest jak najbardziej uza-
sadniona, z drugiej jednak strony stanowi 
olbrzymi mur uniemożliwiający mu przed-
ostanie się do kręgu „rycerza wiary". Tak jak 
długo Hiob będzie patrzył na swoje cierpie-
nie przez pryzmat swoich racji, moralnego 
uzasadniania swoich czynów oraz myślenia 

7 Księga Hioba 29. 
8 K. Toeplitz, op. cit., s. 267. 
9 Księga Hioba 16, 9. 12. 

i rozwiązywania swoich problemów, jak to 
zwykła czynić istota śmiertelna, tak długo 
będzie miał zasłonięte oczy na bezpośredni 
dostęp do oblicza Najwyższego. Sposób 
myślenia Hioba przeszkadza mu w ogarnię-
ciu egzystencji świata siłą wiary10. Ilekroć 
przejawia się w nim pokora, ukorzenie się, 
zawsze towarzyszy temu jakiś pierwiastek 
ludzkiej natury, niweczący wszystko. Mimo 
to Hiob nie zgrzeszył przeciw swojemu 
Bogu ani razu od początku swoich cierpień. 
Kurczowo trzymał się w życiu swoich reguł, 
swojej religijności, etyki i pobożności. Bóg 
to widział i zgadzał się z Hiobem co do jego 
postępowania. W końcu Hiob był dosko-
nałym przykładem człowieka o mentalności 
właściwej dla religijności A. Bóg nie miał 
mu tego za złe, ale pragnął czegoś o wiele 
bardziej wykraczającego poza te wszystkie 
normy, w których Hiob się obracał. Pragnął 
całkowitego porzucenia przez Hioba rzeczy 
uchodzących za prawe i uzasadnione oraz 
bezpośredniego zwrócenia się w stronę ma-
jestatu samego Boga, dawcy wszelkiego 
życia. Bóg chce, aby Hiob zapomniał na 
chwilę o sobie i o swoich filozoficznych 
rozważaniach dotyczących spraw, których 
nie jest w stanie do końca zrozumieć. 
Pragnie przedstawić Hiobowi szerszą per-
spektywę, która przyczyni się do otwarcia 
jego oczu i zerwania religijnej zasłony, 
odkrywając przy tym tajemnicę piękna 
Bożego majestatu. Problem Hioba unie-
możliwiający mu stanięcie w bezpośrednim 
stosunku do Absolutu, spowodowany był 
jego przyziemnym i ogólnym sposobem 
myślenia oraz głęboką religijnością A, która 
nie pozwalała mu poczuć do końca Bożego 
dotknięcia. Mimo wszystko Hiob sumien-
nie przestrzega swoich zasad. Kocha Boga 
(choć tak naprawdę Go nie zna), boi się go 
zasmucić. Bóg to widzi, doceniając przy 
tym wysiłek Hioba, chociaż nie był to 
jednak wysiłek całkowitej rezygnacji. Mimo 
to Bóg spełnia najskrytsze marzenie Hioba, 
które pozwoliło mu osiągnąć bezpośredni 
kontakt: jednostka-Absolut. Właśnie tu, po 

J Ś 
m 

U 

m 

10 S. Kierkegaard, Bojaźń i drżenie, s. 60. 

Scriptores Scholarum 8 5 



Michał Kopaczewski 
t 

długich zmaganiach nastąpił punkt kulmi-
nacyjny w życiu Hioba. Moment, w którym 
jego myślenie uległo diametralnej zmianie, 
coś co pozwoliło mu zbudować pomost 
między „tragicznym bohaterem" ogarnię-
tym religijnością A, a „rycerzem wiary" 
pochłoniętym religijnością B. Bóg objawił 
się Hiobowi, burząc jednocześnie jego do-
tychczasowy schemat myślenia: „I odpo-
wiedział Pan Hiobowi spośród zawieruchy 
i rzekł: Któż to zaciemnia mój plan słowami 
bezmyślnymi? Czy ten, kto spiera się 
z Wszechmogącym, będzie trwał w upo-
rze"1 1 . Tak zaczyna się bezpośredni dialog 
Boga z Hiobem, który odkrywa w końcu 
prawdziwe oblicze paradoksu wiary i absur-
du Bożej woli. Bóg czyni z Hioba swojego 
towarzysza i zabiera go w podróż po wsze-
chświecie, ukazując mu rzeczy, które on 
dobrze znał z ludzkiej perspektywy, lecz 
nie z Boskiej. Bóg odwołuje się do wcześ-
niejszych przebłysków poznania, które po-
siadał Hiob. Posługując się nimi prowadzi 
go do kręgu religijności B. Podróż Hioba 
w obecności Boga dokonuje całkowitego 
uzdrowienia jego ludzkiej i duchowej na-
tury, czego najlepszym dowodem jest wy-
znanie Hioba, w którym stwierdza, że ob-
jawienie, którego doświadczył, całkowicie 
różni się od dotychczasowej wiedzy na 
temat Boga i jego stworzenia. Hiob przy-
znaje Bogu: „Tylko ze słyszenia wiedziałem 

0 tobie, lecz teraz moje oko ujrzało cię. 
Przeto odwołuję moje słowa i kajam się 
w prochu i popiele"12. Hiob dostrzega 
swoją nieświadomość, niewiedzę i zarozu-
miałość kończącą się stwierdzeniem - mam 
rację. Dostrzega prawdziwą rzeczywistość 
1 Boże wyroki, zrozumienia których w swej 
mądrości byli pozbawieni jego przyjaciele. 
Gniew Boży obraca się przeciwko nim i ich 
złym pocieszeniom, którymi jeszcze bar-
dziej pogrążali Hioba. Bóg nie neguje pra-
wości Hioba, zdając sobie sprawę, że jego 
ludzkie możliwości są bardzo ograniczone. 

u Księga Hioba 3$, 1-2; 40, 2. 
1 2 Ibidem, 42, 5-6. 

W końcu, zanim Abraham został „ryce-
rzem wiary" również musiał dostąpić Boże-
go objawienia, które otworzyło mu oczy na 
Prawdę. Sprawiło ono, że Hiob doświadczył 
tajemnicy wiary, która została niewątpliwie 
wzmocniona i utwierdzona. W ten sposób 
Hiob mógł zrozumieć swoją małość. W jego 
życiu była to chwila, która umożliwiła mu 
wkroczenie w krąg „rycerzy wiary". To właś-
nie pojęcie „próby , zakończone Bożą in-
terwencją sprawiło, że Hiob zrozumiał na 
czym polega istota milczenia, słuchania oraz 
ingerowania „ograniczoną" ludzką mową 
w Bożą wolę. Proces „przejścia" został do-
konany. Tu kończy się wspaniała i tak dra-
matyczna droga, jaką przebył Hiob, którego 
cierpienia zostały w dwójnasób wynagro-
dzone. Pan zwrócił Hiobowi jego majętności 
i wszystko, co stracił w okresie swej ciężkiej 
próby, błogosławiąc mu do końca życia. 
„I umarł Hiob stary i syty dni"1 4 . 

Teraz w oparciu tylko o przypuszczenia, 
gdyż nie znamy dalszych losów Hioba po 
Bożym objawieniu, możemy stwierdzić na-
stępujące fakty: Hiob, osiągnąwszy Boże 
poznanie, z pewnością będzie przechodził 
rozmaite inne próby, będące wynikiem woli 
Najwyższego z punktu widzenia „rycerza 
wiary". Niemożliwy jest raczej powrót do 
religijności A, kiedy jednostka wskutek 
dotknięcia Boga osiągnie religijność B. 
Jeżeli jednak taka sytuacja miałaby miejsce, 
jej skutki byłyby z pewnością druzgoczące. 
Cel Hioba został już całkowicie olieślony, 
oczyszczony z ludzkiej niedoskonałości. Je-
go życie zawiera całą drogę, począwszy od 
upartego tkwienia w tym co ogólne, ludzkie 
i mało znaczące w oczach Boga, aż do 
wydźwignięcia się ponad ogólność przez 
doświadczenie istoty poznania tego co pa-
radoksalne i absurdalne. Są to rzeczy, 
których nie sposób ogarnąć myślą, ponie-
waż może wiara tam się właśnie zaczyna, 
gdzie kończy się przyrodzone myślenie 5 . 

1 3 S. Kierkegaard, Powtórzenie, s. 121. 
14 Księga Hioba 42, 17. 
1 5 S. Kierkegaard, Bojaźń i drżenie, s. 66. 

8 6 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jacek Wojtysiak 

Filozofia i 

W związku z encykliką Jana Pawła II 
„Fides et ratio* O relacjach między 
wiarą a rozumem" 

Nie jestem odpowiednią osobą, która mogłaby kompe-
tentnie komentować tekst Encykliki*. Tym bardziej, że na 

\<JL Z © ^ t e m a t z ab rało głos (także z tego miejsca) wiele 
Poważnych Autorytetów. Jeśli postanowiłem wystąpić 

Liek — tutaj, to tylko dlatego, że zgodnie z, przypomnianym 
w Encyklice (nr 67), wezwaniem z Pierwszego Listu 
Piotra Apostoła (1 P 3, 15), mam obowiązek, gdy się 
tylko tego ode mnie zażąda, dać „słowo o nadziei, która 
w nas jest". Dyskusje nad Encykliką są najlepszą okazją 
do namysłu nad sposobem składania świadectwa przez 
filozofów, którym przydarzyła się przygoda wiary. Tym 

Dowiedziała mi bardziej, że Autor Encykliki przypomina filozofom -
- A l A t a ^ e n a m ' P o c z § & n H c Y m filozofom - o „wymaganiach, 

Z e O a K ą d jakie stawia im słowo Boże" (nr 106). Wydaje się, że ten 
O a sPe^ c t w dotychczasowych dyskusjach nie był wystar-

czająco podkreślany. 
W mej wypowiedzi nie będę podchodził do zagadnie-

przestala sie n*a oc* Strony „ratio". Nie będę też mówił od strony 
„fides". Będę raczej mówił od strony „et", w którym 
upatruję istoty przesłania Encykliki. 

Zacznijmy od pytania, jak Encyklika charakteryzuje 
filozofię. Pamiętajmy, że nie jest to pełna charakterys-
tyka: Encyklika nie jest podręcznikiem metafilozofii, lecz 
pismem Największego Autorytetu Chrześcijaństwa, który 
o filozofii mówi w szerokim kontekście religijnym. Gdy 
jednak szukać w Niej słowa kluczowego, które najlepiej 

* Wypowiedź wygłoszona 9 III 1999 r. w Auli im. Stefana Kard. 
Wyszyńskiego podczas 40. Tygodnia Filozoficznego KUL, zatytułowa-
nego „Bóg i filozofia". 

87 



Jacek Wojtysiak 

nadaje się do owej charakterystyki, to nie-
wątpliwie jest nim słowo... „sens" . 

Już w nrze 1. stwierdza się, że podsta-
wowe pytanie człowieka to „pytanie o sens 
rzeczy i jego własnego istnienia", a „źród-
łem" pytań filozoficznych jest „potrzeba 
sensu". Słowo „sens" występuje w Encykli-
ce, zazwyczaj w podobnych kontekstach, 52 
razy (jeśli nie więcej) i jest chyba - poza 
nazwami istotnie związanymi z tematem 
lub należącymi do dyskursu ściśle religij-
nego - najczęściej używaną w tekście na-
zwą. W nrze 81. pojawia się ona aż 10 razy 
(!), także - jak zauważył bp K. Romaniuk 
(„Niedziela" 1998, nr 51-52, s. 17) - w kon-
tekstach stanowiących „swoiste novum ter-
minologiczne", np. „kryzys sensu" oraz 
„czy ma jeszcze sens samo pytanie o sens" 
(w znaczeniu: we współczesnej kulturze 
kwestionuje się dorzeczność poszukiwania 
sensu - mało kto się o sens spiera, gdyż 
mało kto wierzy, że sens w ogóle jest; por. 
abpj. Życiński, „Znak" 1998, nr 10, s. 5-8). 
W tymże nrze 81. znajduje się też moralne 
wezwanie i swoisty postulat znaczeniowy, 
który można by określić jako Papieską cha-
rakterystykę filozofii: „Aby dobrze współ-
brzmieć ze słowem Bożym, filozofia musi 
przede wszystkim odzyskać wymiar mą-
drościowy, jako poszukiwanie ostatecznego 
i całościowego sensu życia. Ten podstawo-
wy wymóg jest w istocie bardzo potrzebnym 
bodźcem dla filozofii, gdyż każe jej przysto-
sować się do własnej natury". Jak widać, 
mądrościowy wymiar filozofii jest jej nie 
tylko nakazany przez słowo Boże, lecz i przy-
należy do samej natury filozofii. 

Rozwinięcie powyższej charakterystyki 
wymaga eksplikacji pojęcia sensu, dokony-
wanej zresztą przez niektórych psycho-
logów, teologów i filozofów. Z braku czasu 
ograniczmy się tutaj tylko do poszukania 
we współczesnej literaturze metafilozoficz-
nej koncepcji współbrzmiącej z Papieską 
charakterystyką filozofii. Znalazłem ją, i to 
- o dziwo! - u autora, który deklaruje się 
jako niewierzący. (Bywa wszak, że wsparcie 
przychodzi ze strony, z której się nie spo-
dziewamy.) Jest nim (wywodzący się z tra-

dycji szkoły lwowsko-warszawskiej) meto-
dolog i semantyk - prof. Marian Przełęcki. 
W książce Poza granicami nauki (Warszawa 
1996, s. 63) Przełęcki pisze: główną funkcją 
filozofii jest „dociekanie sensu świata 
i ludzkiego życia. Zadanie to filozof reali-
zuje, tworząc pewną wartościującą wizję 
bytu, w której wartościowanie rzeczywis-
tości jest przekazywane za pośrednictwem 
abstrakcyjnego obrazu. Obraz ten pełni rolę 
służebną wobec «sensotwórczego» wartoś-
ciowania". 

Wróćmy do tekstu Encykliki. Wśród 
wymogów, jakie - wg Jana Pawła II - słowo 
Boże stawia filozofii, na pierwszym miejscu 
znajduje się właśnie jej nastawiona na sens 
funkcja mądrościowa (cytowany już nr 81). 
Pozostałe wymogi stanowią konsekwencję 
tej funkcji. Są nimi antyrelatywistyczny 
optymizm i maksymalizm poznawczy 
(„człowiek jest zdolny do poznania praw-
dy" o rzeczywistości pozazjawiskowej - nr 
82) oraz metafizycyzm („potrzebna jest 
filozofia o zasięgu prawdziwie metafizycz-
nym, to znaczy umiejąca [...] odkryć coś 
absolutnego, ostatecznego, fundamental-
nego" - nr 83). Autor Encykliki, formułując 
te wymogi, zauważa przy tym, że poznanie 
metafizyczne ma charakter „niedoskonały 
i analogiczny" oraz, że podane wymagania 
„mogą się wydawać trudne dla wielu osób, 
które bezpośrednio zaangażowane są w pra-
ce badawcze w dziedzinie filozofii współ-
czesnej" (nr 85). 

Jak widać, wszystkie powyższe postula-
ty są spełnione przez koncepcję Przełęckie-
go. Wszak - jak już stwierdzono - wg tego 
autora istotą filozofii jest jej funkcja sen-
sotwórczo-wartościująca, spełniana za poś-
rednictwem wypowiedzi metafizycznych. 
Co więcej, owe wypowiedzi - pomimo 
swych semantycznych niedoskonałości 
i trudności związanych z ich weryfikacją -
mogą prawomocnie pretendować do praw-
dziwości. Koncepcja Przełęckiego jest więc 
przykładem respektowania zarazem postu-
latów wywodzących się od, związanej 
z wiarą, tradycyjnej „potrzeby sensu" (co 
akcentuje Encyklika), jak i od rygorystycz-

8 8 Scriptores Scholarum 



Filozofia jako poszukiwanie sensu 

nego rozumu współczesnej metodologii. 
Ma to dziś szczególne znaczenie - w cza-
sach, gdy obie wspomniane wartości są 
kwestionowane. 

W tym miejscu mógłbym zakończyć. 
Jednakie trudno mi oprzeć się pokusie 
i nie zadać w kontekście Encykliki jeszcze 
jednego, prowokacyjnego, pytania: Czy fi-
lozofom potrzebna jest wiara? 

Pytanie to ma swe długie dzieje, 
których początki sięgająwchrześcijaństwie, 
przywołanego dwukrotnie w Encyklice (nr 
24 i 36), a opisanego w Dziejach Apostol-
skich (Dz 17, 16-34), spotkania Pawła 
Apostoła z filozofami ateńskimi. Większoś-
ci z tych filozofów „potrzebę sensu" wy-
starczająco zapewniały ich spójne systemy 
filozoficzne, a orędzie o Zmartwychwstaniu 
mogło tylko wprowadzić do nich niepo-
trzebne trudności. Dzięki Ojcom i Dokto-
rom Kościoła trudności te udało się prze-
zwyciężyć. Jednakże później, w dalszych 
dziejach filozofii - jak pisze Papież - „roz-
wój znacznej części nowożytnej myśli filo-
zoficznej dokonywał się przy stopniowym 
oddalaniu się od chrześcijańskiego Obja-
wienia" (nr 46). Efektem tej tendencji jest 
wg Encykliki m.in. metafizyczny i episte-
mologiczny nihilizm (por. nr 46, 90), pod-
ważający istnienie jakiegolwiek sensu oraz 
kompetencje naszych władz poznawczych. 

Wydaje się jednak, że właśnie stan 
filozofii współczesnej (oceniany krytycznie, 
choć z uwzględnieniem jej sukcesów, 
w nrach 5, 47 n, 54-56, 86-91) skłania do 
pozytywnej odpowiedzi na postawione py-
tanie. Przecież to właśnie w filozofii 
współczesnej (zwłaszcza w pierwszej fazie 
rozwoju filozofii analitycznej) dokonano 
krytyki czy destrukcji wielkich systemów 
metafizycznych i ich uniwersalnych ro-
szczeń sensotwórczych. Okazało się, że 
systemy te (w tym niektóre systemy tzw. 
filozofii chrześcijańskiej, pokładające uf-
ność bardziej w sobie, niż w Tym, o Kim 
miały mówić) są zbyt ułomne, by zaspokoić 
ludzkie potrzeby sensu. (Niektórzy nawet 
oskarżają je o największe zło XX wieku -
por. nr 46.) Fakty intelektualne nakazują 

tedy, by osłabić „pychę filozoficzną" (por. 
nr 4) i - o ile nie chce się ulec „pokusie 
rozpaczy" (por. nr 91) - znaleźć miejsce dla 
wiary. 

Skoro tak, to powstaje pytanie, czy 
wierzący w ogóle potrzebują filozofii? Sta-
nowisko pierwszych chrześcijan było w tej 
kwestii negatywne: „dzięki spotkaniu 
z Ewangelią - pisze Papież - uzyskiwali 
oni tak wyczerpującą odpowiedź na dotąd 
nie rozstrzygnięte pytanie o sens życia, że 
uczęszczanie do szkół filozofów wydawało 
im się praktyką jakby oderwaną od rzeczy-
wistości i pod pewnymi względami prze-
starzałą" (nr 38). Historia lubi się powta-
rzać: niektórzy uczestnicy dynamicznych 
wspólnot religijnych (licznych w środowi-
sku studenckim KUL), w których próbuje 
się dziś odtworzyć wspaniałą atmosferę 
pierwotnego chrześcijaństwa, niekiedy 
gardzą filozofią i zapominają o przygotowy-
waniu się do zajęć z filozofii. Jedna ze 
studentek - kompletnie nieprzygotowana 
na ćwiczenia - powiedziała mi raz, że odkąd 
spotkała Jezusa, przestała się uczyć filozo-
fii. A była to dziewczyna pracowita i uczci-
wa. Za jej wypowiedzią nie kryło się oszu-
stwo, lecz autentyczne doświadczenie eg-
zystencjalne. 

A szkoda. Antyfilozoficznie nastawieni 
chrześcijanie zapominają wszak, że to właś-
nie dzięki tkwiącemu w nich filozoficzne-
mu pytaniu o sens, Słowo, które jest Oso-
bowym Sensem ich życia, mogło paść na 
urodzajną glebę (por. nr 80). Co więcej, 
tylko za pomocą filozoficznie wyszkolone-
go rozumu można sprawdzić, czy napotka-
ny sens jest sensem rzetelnym, czy tylko 
iluzją sensu. Ma to dziś szczególne znacze-
nie, gdy obok autentycznych ruchów reli-
gijnych pełno jest sekt i grup parareligij-
nych. Prawdziwa wiara posiada dobre racje 
jej przyjęcia, a racje te filozoficzny rozum 
musi wyważyć. Dodajmy jeszcze, że chyba 
tylko dzięki filozofii chrześcijanie mogą 
dzielić się swą wiarą z osobami niewierzą-
cymi (por. 104). Język religijny jest dla tych 
drugich niezrozumiały, pozostaje więc ję-
zyk filozoficzny, w którym można próbo-

Scriptores Scholarum 8 9 



Jacek Wojtysiak 

wać identyfikować osobisty sens życia 
z uniwersalnym sensem rzeczywistości. 

Te trzy zadania - jasne i ścisłe ponawia-
nie pytania o sens, ustalanie kryteriów 
odróżniania rzetelnego sensu od jego po-
zoru oraz poszukiwanie sensu uniwersal-
nego - w sposób szczególny stoją obecnie 
przed filozofami, którzy uczciwie wyko-
nując swój zawód, pozostają jednocześnie 
słuchaczami Słowa. Spełniając te zadania 
filozofowie-chrześcijanie mogą służyć po-
mocą swym współwyznawcom, a zwłaszcza 
tym, którzy są instytucjonalnie odpowie-
dzialni za namysł nad Słowem i za jego 
głoszenie (filozofia jako ancilla theologiae -
por. nr 77, 67). Co więcej, filozofowie mogą 
też uwrażliwiać na problematykę sensu 
i wiary tych, którzy deklarują się jako 
niewierzący (filozofia jako praeparatio fidei 
- por. nr 61, 79). Filozofia zresztą, nie 
ograniczona do określonej konfesji, sprzyja 
postawie ekumenicznej (nauczanie Papie-
skie jest integralne: Fides et ratio wpisuje się 
w Ut unum sint). 

Zadania te są niezmiernie trudne. Filo-
zof-chrześcijanin musi być dziś wierny za-
równo wymogom stawianym przez słowo 
Boże, jak i przez rozum, którego metodo-
logiczne i merytoryczne rygory są ogrom-
nie wysokie (por. nr 106, 78). Taka sytuacja 
nie jest jednak nowa. Stał przed nią np. i św. 
Tomasz z Akwinu (por. nr 43), i B. Pascal -
jedyny nowożytny myśliciel cytowany w En-
cyklice (nr 13). Parafrazując Pascala, można 
powiedzieć: trzeba być geometrą i pokor-
nym chrześcijaninem, a wtedy uniknie się 
sceptycyzmu. Dodajmy, własnego scepty-
cyzmu. Co do innych, trzeba być ostrożnym 
i delikatnym. Objawienie jest wszak Obja-
wieniem dyskretnym. Otóż przywołany 
przez Jana Pawia II w nrze 13 cytat z Pascala 
brzmi właśnie następująco: „Jak Chrystus 
pozostał nieznany między ludźmi, tak 
prawda Jego między powszechnymi mnie-
maniami, bez widocznej różnicy; tak Eu-
charystia między pospolitym chlebem". 

Archikatedra Lubelska, ul. Królewska 10 
fot. M. Orłowski 

9 0 Scriptores Scholarum 



fot. z filmu G. Linkowskiego „Ballada chasydzka o Nowym Roku" 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Sławomir J. Żurek 

w 

•yrD̂st W 

4'iŚ 

mm 

P I 

•2M 

Dzień Judaizmu w Kościele Rzymskokatolickim w Polsce 
jest obchodzony po raz trzeci. Decyzją Rady Episkopatu 
Polski wyznaczona została data 17 stycznia - dzień, który 
bezpośrednio poprzedza rozpoczynający się rok rocznie 
Tydzień Powszechnej Modlitwy o Jedność Chrześcijan. 
W ten oto sposób zaakcentowano wspólne wszystkim 
Kościołom chrześcijańskim biblijne korzenie judaistycz-
ne. Warto równocześnie zaznaczyć, że po raz trzeci Dzień 
Judaizmu jest obchodzony w Archidiecezji Lubelskiej. 
Tym razem na miejsce modlitewnego spotkania chrześ-
cijan i Żydów obrano kościół pw. Przemienienia Pańskie-
go przy Metropolitalnym Seminarium Duchownym. 

„Kto spotyka Jezusa Chrystusa, spotyka judaizm", te 
właśnie słowa Jana Pawła II wypowiedziane w Moguncji 
17 listopada 1980 roku do tamtejszej wspólnoty żydow-
skiej, stały się mottem naszego dzisiejszego spotkania. 
Wypowiedź Biskupa Rzymu pobrzmiewa dzisiaj, w roku 
Jubileuszowym, szczególnym echem. Jeszcze raz, na no-
wo, dwa tysiące lat po śmierci Jezusa z Nazaretu i trzy-
dzieści pięć lat po zakończeniu obrad Soboru Watykań-
skiego II, chrześcijanie zwracają się do „swoich starszych 
braci w wierze", przypominając częstokroć zapomnianą 
prawdę, iż „ [...] religia żydowska nie jest dla naszej religii 
rzeczywistością zewnętrzną, lecz czymś wewnętrznym". 

O czym przypomina chrześcijanom 
Dzień Judaizmu? 
1. Po pierwsze - Dzień Judaizmu przypomina nam 
chrześcijanom, jakie są nasze korzenie. Katechizm Koś-
cioła Katolickiego z całą jasnością stwierdza, że „Kościół 
jest polem uprawnym lub «rolą Bożą» (1 Kor 3, 9). Na tej 
roli rośnie stare drzewo oliwne, którego świętym korze-
niem byli patriarchowie i na którym to drzewie dokonało 
się i dokona pojednanie Żydów i pogan" (KKK 755), 
dopowiadając jednocześnie za Szawlem z Tarsu, że to my, 

92 



O Dniu Judaizmu 

chrześcijanie, jesteśmy dziką oliwką, która 
„przeciw naturze wszczepiona została 
w oliwkę szlachetną" Izraela. Aby ostatecz-
nie powiedzieć wprost: Kościół, „zgłębiając 
swoją tajemnicę, odkrywa swoją więź z na-
rodem żydowskim, «do którego przodków 
Pan Bóg przemawiał» (Nostra aetate, 4). 
W odróżnieniu od innych religii niechrześ-
cijańskich wiara żydowska jest już odpo-
wiedzią na Objawienie Boże w Starym Przy-
mierzu. To do narodu żydowskiego «należą 
przybrane synostwo i chwała, przymierza 
i nadanie Prawa, pełnienie służby Bożej 
i obietnice. Do nich należą praojcowie, 
z nich również jest Chrystus według ciała» 
(Rz 9, 4-5), «ponieważ dary łaski i wezwa-
nie Boże są nieodwołalne» (Rz 11, 29)" 
(KKK 839). Dokumenty Kościoła przypo-
minają nam także o wywodzącej się z ju-
daizmu biblijnego liturgii chrześcijańskiej 
(KKK 1096), w której najbardziej poczesne 
miejsce zajmuje Eucharystia, będąca jedno-
cześnie: 1) „szczytem życia chrześcijańskie-
go" i 2) przypomnieniem żydowskich bło-
gosławieństw, „które - szczególnie podczas 
posiłku - wychwalają dzieła Boże: stworze-
nie, odkupienie i uświęcenie" (KKK 1328). 

2. Po drugie - Dzień Judaizmu przypo-
mina nam, chrześcijanom, kim jest nasz 
Zbawiciel Jezus Chrystus, który przyszedł 
na świat jako „Żyd, zrodzony z córki Izrae-
la" (KKK 422), „młodej Żydówki z Nazare-
tu w Galilei" (KKK 488), poślubionej 
„mężowi imieniem Józef, z rodu Dawida" 
(Łk 1, 26). Katechizm Kościoła Katolickie-
go, mówiąc o Objawieniu się Jezusa, ak-
centuje jednocześnie Jego obrzezanie, 
a więc związek instytucjonalny z Prawem 

Mojżeszowym, Synagogą oraz judaizmem, 
a także pokłon trzech mędrców, którzy 
„szukają w Izraelu, w mesjańskim świetle 
gwiazdy Dawida, Tego, który będzie królem 
narodów. Ich przybycie oznacza, że poganie 
tylko wtedy mogą odkryć Jezusa i wielbić 
Go jako Syna Bożego i Zbawiciela świata, 
gdy zwrócą się do Żydów i przyjmą od nich 
obietnicę mesjańską, która jest zawarta 
w Starym Testamencie" (KKK 528). W tym 
dniu warto pamiętać, że Jezus przez całe 
swoje życie prowadził „żydowskie życie 
religijne poddane Prawu Bożemu" (KKK 
531), a stosowana w Jego przekazie wiary 
„argumentacja często mieściła się w ramach 
rabinistycznej interpretacji Prawa" (KKK 
581). Jezus skrupulatnie przestrzegał „Pra-
wa dotyczącego czystości pokarmów, tak 
ważnego w życiu codziennym Żydów" oraz 
szabatu (KKK 582). Żył w rytmie żydow-
skiego roku liturgicznego, czego liczne 
świadectwa odnaleźć można na kartach 
Ewangelii. Co roku obchodził również cen-
tralne dla judaizmu święto Paschy, będąc 
wiernym tradycji uczty sederowej. 

Rozpoczynamy wspólną modlitwę 
chrześcijan i Żydów w następującym po-
rządku: 1) będziemy wspólnie chwalić Je-
dynego, Przedwiecznego Ojca Słowami 
Psalmu 133; 2) będziemy wsłuchiwać się 
w Głos Boga w Paraszu z księgi Wyjścia 
(12,14-33); 3) będziemy śledzić dwa ko-
mentarze: judaistyczny i chrześcijański do 
tego samego fragmentu Tory; 4) będziemy 
wspólnie modlić się słowami Jana Pawła II; 
5)będziemy razem przed Jego Obliczem... 

Scriptores Scholarum 9 3 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Helena Datner 

Komentarz żydowski na 
Dzień Judaizmu 

Chciałabym podziękować za zaproszenie do Lublina 
przede wszystkim Księdzu Arcybiskupowi oraz wszyst-

PismO lest ^ ^ którzy przyczynili się do tego, że możemy tu 
' być. Przed chwilą zakończyło się spotkanie z młodymi 

: r a t y c z n e > > . ludźmi - alumnami seminarium duchownego. Było to 
T e s t k s i e c r a d l c i sPo tkanie dobre. Mieliśmy wrażenie, że rozmawiamy, że 

1 - j i n * e boimy się siebie nawzajem i to było coś bardzo 
j g j K a ż d e g o , ważnego. 
J > ktÓr<3 k a ż d y To, że mogę przed Państwem stać i komentować 
J j £ . . przeznaczony na ten tydzień fragment Tory, który został 
I g m O Z e 1 p O W l Z l i e n przed chwilą odczytany - to jest przyjemność i zaszczyt. 
5 Z n a j l e p s z a w o ł a t 0 ' m o ^ e r°bić to kobieta - kobieta nieuczona 
I Ł , . ' w pewnym sensie - znaczy tyle, że Tora, Pismo jest 
g p r z y u ż y c i u „demokratyczne". Jest księgą dla każdego, którą każdy 

W S Z V S t k i c h m 0 ^ e 1 powinien z najlepszą wolą, przy użyciu wszystkich 
® . i - j swoich sił - intelektualnych i duchowych, czytać i starać 
N S W O l C n S i l się zrozumieć. 

Hebrajska nazwa Księgi Wyjścia brzmi Szemot (hebr. 
imiona) - od pierwszych słów, którymi się zaczyna. Jest 
ona bardzo ważna, ponieważ traktuje o narodzinach na-

C Z y t a Ć i s t a r a ć s i ę rodu żydowskiego i jego misji. W niej po raz pierwszy 
f Ś 7 r A 7 i i m i o r < pojawia się słowo „naród", gdy faraon mówi o potędze 
m z r o z u m i e ć . liczebnej „ludu Izraela". 
N Księga Wyjścia stanowi podstawę znacznej części 

żydowskiej tradycji, do której odwołujemy się w liturgii, 
w modlitwach. Doświadczenie Szabatu to odpoczynek, 
zatrzymanie codziennej krzątaniny i łączące się z tym 
uczucie wolności, wyzwolenia, które stało się naszym 
udziałem po raz pierwszy w czasie wyjścia z Egiptu. 
Odwołujemy się do Księgi Wyjścia również w naszym 
myśleniu o cudzoziemcach i wszystkich tych, którzy 
uznawani są za „innych", „odmiennych": „nie będziesz 
uciskał cudzoziemców, bo sami byliście uciskani w Egip-
cie" (Szemot 21, 20). Uwalniać nas ona powinna od 
ksenofobii i nietolerancji, skłaniając ku otwartości umy-

94 



Szemot 

słu i serca. Dla mnie samej to przesłanie 
jest szczególnie ważne, bo wskazuje na to, 
jak nie tracąc nic z własnej tożsamości, 
mieć „innych" stale przed oczyma. 

Lektura Księgi Wyjścia prowadzi do 
myśli, ważnej w refleksji nad światem, 
0 wadze oddzielenia złego od dobrego. Nasi 
mędrcy mówią, że najgroźniejszym skut-
kiem grzechu jest właśnie pomieszanie do-
bra ze złem. I misją człowieka jest ich 
oddzielanie. Ani świat, ani życie nie są 
jednak biało-czarne, co z jednej strony 
kładzie się na ludziach nieraz ciężkim cie-
niem, wplątując ich w rozmaite nędzne 
sprawy, z drugiej zaś - wyostrza ich uwagę 
1 moralną wrażliwość, rozjaśnia świado-
mość. Bo człowiek musi bardzo uważać, 
przeciwdziałać stępieniu swej wrażliwości 
i starać się o jasność własnej świadomości 
właśnie dzięki trudowi odróżniania dobra 
od zła. Tym bardziej, że pomieszanie pojęć 
może być bardzo groźne i dla świata, i dla 
człowieka. 

Szemot uczy również, że naród przygo-
towujący się na wyjście z niewoli musi 
przejść proces oczyszczenia. Radykalnego 
oddzielenia sfermentowanego od niesfer-
mentowanego, złego od dobrego. Dlatego 
też przed świętem Pesach Żydzi oczyszczają 
swe domy z najdrobniejszego okruchu sfer-
mentowanego pożywienia, nazywanego 
chamecem, i radykalnie niszczą je, usuwając 
z życia i ze świata poprzez symboliczne 
spalenie w ogniu. 

Jest jeszcze jeden nakaz. Jest to nakaz 
jedzenia macy - chleba niekiszonego, który 
nie wyrósł. Maca uważana jest za pokarm 
wiary w Boga. Składa się z wody i mąki. Ta 
mieszanina sama w sobie nie ma żadnej 
siły, nie posiada też mocy przemiany. Jest 
więc symbolem naszego wyzwolenia, które 
w całości pozostaje dziełem Boga. Maca 

symbolizuje tu absolutne zdanie się na 
Niego. Jest także podstawowym pożywie-
niem w trakcie święta Pesach, święta nasze-
go wyzwolenia, które trwa przez siedem 
dni. 

I jeszcze jedno rozdzielenie, najbardziej 
radykalne, a jednocześnie najtrudniejsze do 
zanalizowania. Kulminacyjnym momentem 
oddzielenia złego od dobrego jest pomaza-
nie krwią jagnięcia żydowskich domów. 
Owca jest ważnym bóstwem Egipcjan, a jej 
zabicie to akt odwagi cywilnej, poprzez 
który wyrzekamy się radykalnie bałwo-
chwalstwa. Midrasz - przypowieść zawarta 
w Talmudzie - powiada, że krew na 
drzwiach była krwią jagnięcia zmieszaną 
z krwią obrzezania. Przymierze i wyzwole-
nie są oparte na ofierze krwi. Potwierdza to 
prorok Ezechiel, który mówi: „Oto ja prze-
chodziłem obok ciebie i widziałem, jak 
szamotałaś się we krwi. I rzekłem do ciebie: 
Żyj" (Ez 16, 6). 

To, o czym mówiłam, traktuje o oczy-
szczeniu narodu żydowskiego w momencie 
wyjścia. Cóż stało się dalej? Dalej nie było 
to wszystko takie proste. Byliśmy przez 
ponad czterysta lat w niewoli. Wiemy, że 
po kilku dniach wędrówki po pustyni 
zwątpiliśmy, i że Bóg musiał być bezpoś-
rednio przy nas obecny, czynić cuda, byśmy 
zawierzyli. Jest to interpretacja, którą 
szczególnie lubię. Tak jak dojrzewał czło-
wiek, tak i naród żydowski również dojrze-
wał. Cuda, poprzez które Bóg potwierdzał 
swoje istnienie, czynione bezpośrednio 
w momencie wyjścia, mogły być - w miarę, 
jak naród dorastał i krzepł w swej moralnej 
podmiotowości - coraz rzadsze. I to jest 
proces, który jest w nas, ludziach oraz 
członkach narodu, i który będzie w nas, 
mam nadzieję, trwał - bez względu na 
okoliczności. 

Scriptores Scholarum 9 5 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

fes. Romuald Jakub Weksler-Waszkinel 

Komentarz chrzęści] oński 
no Dzień Judaizmu 

„Dzień ten będzie dla was dniem pamiętnym i obchodzić 
go będziecie jako święto dla uczczenia Pana. Po wszystkie 
pokolenia-na zawsze..." (Wj 12, 14). 

Dzień, który „zrodziła paschalna noc - noc wyzwolenia 
z niewoli. Bóg wyzwolił. „Ja jestem Pan, twój Bóg, który cię 
wywiódł z ziemi egipskiej, z domu niewoli" (Wj 20, 2). 

W liturgii Wielkiej Soboty, w orędziu paschalnym 
Exultet, Kościół katolicki śpiewa: „Jest to ta sam noc, 
w której niegdyś ojców naszych, synów Izraela, wywiodłeś 
z Egiptu i przeprowadziłeś suchą nogą przez Morze 
Czerwone". Niegdyś wywiodłeś z Egiptu i przeprowadziłeś 
suchą nogą przez morze „naszych ojców, synów Izraela"! 

To ta sama noc, w której wraz z rzeszą chrześcijan 
wielbię Jezusa Chrystusa, „Baranka Bożego, który wyzwala 
każdego człowieka z niewoli grzechu. „Chrystus bowiem 
został złożony w ofierze jako nasza Pascha (1 Kor 5, 7). 

W komentowanym fragmencie Księgi czytamy: „A gdy 
Pan będzie przechodził, aby porazić Egipcjan, a zobaczy 
krew na progu i na odrzwiach, to ominie Pan takie drzwi 
i nie pozwoli Niszczycielowi wejść do tych domów, aby 
[was] zabijał" (Wj 12, 23). 

Uczynił tak Pan, bo Jego łaska na wieki. 

On Egipcjanom pobił pierworodnych, 
bo Jego łaska na wieki, 
I wywiódł spośród nich Izraela, 
bo Jego łaska na wieki 
I przeprowadził środkiem Izraela, 
bo Jego łaska na wieki 
I faraona z jego wojskiem strącił w Morze Czerwone, 
bo Jego łaska na wieki. 
On uśmiercił królów potężnych, 
bo Jego łaska na wieki Ps 136 

Jezusa 

nie ma Jezusa 

fot. z filmu G. Linkowskiego „...wpi-
sany w Gwiazdę Dawida - Krzyż" 

96 



Bojaźń i nadzieja 

Oburzamy się my, chrześcijanie, modląc 
się słowami tego psalmu. Ileż razy słyszałem 
od odmawiających brewiarz słowa oburze-
nia: „jak można takimi słowami się modlić!". 
Oburzamy się, zamiast w tejże Księdze, 
w objawionym słowie Boga, szukać odpowie-
dzi na nasze wątpliwości i niezrozumienia. 

A przecież był kiedyś i taki czas, pisze 
0 tym Księga Wyjścia, kiedy w Egipcie 
zabijano hebrajskie dzieci. I nie stało się 
nic. Nikt nie upomniał się o krew niewin-
nych. A krew niewinnych jest krwią spra-
wiedliwą. I nie upomniał się o nią nikt. Były 
wołania, czyjeś łzy, krzywda, ból. Lecz 
niebo wydawało się puste. Bóg milczał, 
chociaż wołano. Krzywda, ból, śmierć jed-
nakowo zapadły się w bezsensowną nicość. 
Nie przyszedł bowiem nikt. 

A jednak - przyszedł! Właśnie przy-
szedł... w noc wyzwolenia z niewoli. 

Najstarsze Księgi Biblii mówią, że krew 
jest duszą życia. Krew jest wyłączną włas-
nością Pana. To, co pierworodne, jest rów-
nież specjalną własnością Pana. 

Kiedy więc w pełną grozy noc Paschalną 
nad ziemią niewoli pochyla się niepojęta 
twarz Boga i przechodzi On przez ziemię -
zabiera to, co jest po dwakroć jego włas-
nością: krew pierworodnych. Nie wiemy, co 
z nią uczynił. To Jego rzecz. 

Czy jeszcze się oburzamy? Na co się 
właściwie oburzamy, że On nie nazywa się 
Obojętnością? Istotnie, On nie nazywa się 
obojętność, lecz Miłość. 

Otwórzmy oczy! Nie Izrael jest tu naj-
ważniejszy, lecz Jedyny i niepojęty Bóg, 
który mocnym ramieniem wyprowadza na 
wolność niewolników. To ten sam, o Któ-
rym śpiewała Matka Jezusa: „Strąca wład-
ców z tronu, a wywyższa pokornych, głod-
nych nasyca dobrami, a bogatych z niczym 
odprawia". To właśnie On w tę świętą noc 
„ujął się za sługą swoim Izraelem" (Łk 1, 
52 nn). 

„Ujął się" za sługą swoim Izraelem. 
„Ujął się"? Rzeczywiście się ujął za sługą 
swoim Izraelem? 

Z perspektywy Wieczernika i Golgoty, 
1 świętej nocy Zmartwychwstania usiłuję 

przeniknąć myślą i sercem przeczytany 
przed chwilą fragment Księgi Wyjścia. 
I ogarnia mnie bojaźń. 

Tamta noc była nocą Bożej sprawiedli-
wości i mocy. Krew niewinnego baranka 
paschalnego ratowała od śmierci, ponieważ 
Bóg nie jest obojętnością, lecz Miłością. On 
nie jest obojętnością i dlatego właśnie 
ogrania mnie bojaźń wobec wciąż trwające-
go oburzenia na cytowane słowa Psalmu 
136. 

Ogarnia mnie bojaźń, albowiem od tam-
tej nocy Paschalnej, gdy Niszczyciel „ominął 
domy Izraela", ileż było nocy i dni, ile 
miesięcy i lat, wreszcie - ile stuleci, gdy 
tych domów nie omijał. To, co działo się 
w latach Zagłady Żydów, było przecież je-
dynie apogeum czegoś, co trwało w świecie 
chrześcijańskim przez XIX wieków. 

W roku 1944 pisał protestant, Karl 
Barth: „Bezmyślne, obłędne prześladowa-
nie żydowskiego ludu jest dla nas obrazem 
«Cierpiącego Sługi», o którym pisał Izajasz 
prorok, «cierpiący i ofiarowany za innych». 
Czyż oblicza owych Żydów z Niemiec, 
Francji, Polski, Węgier, których rozstrzeli-
wuje się, grzebie żywcem, wywozi bydlęcy-
mi wagonami, by ich wreszcie podusić 
w komorach gazowych, czyż te oblicza nie 
ukazują nam niejako w zwierciadle oblicza 
samego Jezusa Chrystusa? Czyż te fakty nie 
są jakimś objawieniem, jakimś listem, ja-
kimś słowem, jakimś doświadczaniem Bo-
ga? Czyż jest możliwe, aby wspólnota 
chrześcijańska nie wiedziała o co chodzi? 
Czyż chrześcijanin nie powienien upaść na 
kolana, aby krzyczeć: «Ty, który wziąłeś na 
siebie grzechy świata, zmiłuj się nad nami». 
W cieniu prześladowanych i masakrowa-
nych Żydów jesteś Ty sam. To Ciebie je-
szcze raz odrzucno. Te okrutne wydarzenia 
pokazują raz jeszcze twoją samotną śmierć. 
To jeszcze raz, jak przed dwoma tysiącami 
lat, kiedy Bóg dał swego Syna dla nas, to 
znowu Chrystus w tragicznym losie jego 
sióstr i braci jest poniewierany"1. 

1 Cytuje za M. Remaud, Israel serviteur de Dieu, Je-
ruzalem 1996, s. 37. 

Scriptores Scholarum 9 7 



ks. Romuald Jakub Weksler-Waszkinel 

W tym samym 1944 r. pisał katolik, 
Jacąues Maritain: „Wydarzeniem central-
nym, o bez wątpienia największym znacze-
niu, tak z punktu widzenia filozofii, jak 
i historii (losów ludzkich), jest fakt, że za 
naszych dni cierpienie Izraela przybiera 
coraz wyraźniej postać krzyża". 

Proszę mi pozwolić, że dodam jeszcze 
od siebie: Zyd lat wojny nie miał wątpli-
wości, po czyjej stronie był w owym czasie 
Jezus z Nazaretu; w każdym razie nie miała 
takich wątpliwości moja rodzona Matka. 

Od tamtych przerażających wydarzeń 
minęło już pół wieku, a głębokiej więzi 
pomiędzy chrześcijaństwem i ludem Stare-
go Przymierza wciąż, niestety, nie rozumie 
wielu spośród nas, chrześcijan. 

Powtarzam, to nie o Izrael chodzi, cho-
dzi o Jedynego Boga, tego, który tak umiło-
wał świat, że dał swego Syna. Dał Go 
w Izraelu: „zrodzonego z Niewiasy, zrodzo-
nego pod Prawem (Ga 4, 4). Nie ma chrześ-
cijaństwa bez Jezusa Chrystusa, ale nie ma 
Jezusa Chrystusa bez Izraela. On jest świa-
tłem na oświecenie Pogan, ale jest najpierw 
i na wieki również chwałą Izraela (por. Łk 2, 
32). 

Z perspektywy Wieczernika i Golgoty, 
i świętej nocy Zmartwychwstania usiłuję 
przeniknąć myślą i sercem przeczytany 
przed chwilą fragment Księgi Wyjścia. I chy-
ba Zgromadzeni rozumieją, dlaczego ogar-
nia mnie bojaźń. 

Któż bowiem zapłaci za niewinnie wy-
laną krew? Nie tylko tę wylaną w latach 
fizycznej eksterminacji Żydów w czasie os-
tatniej wojny. Kto zapłaci za krzywdy wy-
rządzone przez pseudoteologiczne błędy Bo-
gobójstwa, zastępstwa, czy odrzucenia, za 
kwas nienawiści, antyjudaizmu i antysemi-
tyzmu, wygenerowany i podtrzymywany 
w środowisku chrześcijańskim przez XIX 
wieków? 

Ogarnia mnie bojaźń. Ale moja bojaźń 
nie wiedzie ku rozpaczy. „Straszliwe prze-
śladowania, których ofiarą, w różnych okre-
sach historii, padali Żydzi, otworzyły 

w końcu oczy wielu ludziom i wstrząsnęły 
sercami" - są to słowa Następcy Piotra 
Apostoła, Biskupa Rzymu, Jana Pawła II; 
przez zacytowane słowa pierwszego na-
uczyciela i świadka wiary przeziera nadzie-
ja. Wraz z nauczaniem Soboru Watykań-
skiego II, wraz ze słowami i czynami Jana 
XXIII, Pawła VI, a zwłaszcza Jana Pawła II, 
„przekraczam próg nadziei". Jak bowiem 
nie dziękować Wszechmocnemu za to ot-
warcie wielu oczu, za wstrząs wielu serc; 
jeszcze nie wszystkich, ale przecież wielu... 

Perspektywę nadziei otwiera również 
fakt, że jesteśmy tu dziś razem: Żydzi 
i chrześcijanie wielbiący Jedynego Boga. 
Jak można nie dziękować za to Wszechmoc-
nemu! Jak można z głębi serca nie zawołać 
do naszych starszych Braci w wierze: dzię-
kujemy za Waszą między nami obecność. 
DZIĘKUJEMY! W naszych sercach nastę-
pują zmiany: chcemy oczyścić naszą pamięć, 
chcemy zmienić nasze postępowanie... 

Przygotowaniem do nocy paschalnej 
miało być usunięcie tego, co zepsute, co 
skwaśniałe. Czytamy: „Już w pierwszym 
dniu usuniecie wszelki kwas z domów wa-
szych [...] (Wj 12, 15). 

Usuniemy, Panie, z naszych domów, 
z naszych umysłów i serc kwas antyjudaiz-
mu i antysemityzmu. Miejsce głupiej za-
zdrości o pierwszeństwo przed Panem za-
stąpimy serdeczną modlitwą za Lud, który 
w Abrahamie TY Sam ukształtowałeś, po-
niekąd stworzyłeś i umiłowałeś, za lud, do 
którego „należą przybrane synostwo 
i chwała, przymierza i nadanie Prawa, peł-
nienie służby Bożej i obietnice. [...] z nich 
również jest Chrystus" (Por. Rz 9, 4-5). 

Dziękujemy Ci, Ojcze nasz, 
za święty winny szczep Dawida, 

sługi Twego, 
Który nam poznać dałeś przez Jezusa, 

sługę swego. 
Tobie chwała na wieki. 

Amen. 

9 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

• 

Abp Józef Życiński 

korzeni 
Słowo na zakończenie 

ukrytych głębo-
[o korzeni, które 

na; 
którzy płytko 

nie po-

rastamy, Ich 
uwaga koncen-

truje się tylko na 
liściach albo na 

kwiatach. Nie 
potrafią patrzeć 

głęboko. 

Dziękuję wszystkim obecnym za to, że podejmujecie 
zarówno wezwanie Biskupów zgromadzonych na os-
tatnim Synodzie Europy, jak i apel Jana Pawia II, aby 
Tydzień Powszechnej Modlitwy o Jedność Chrześcijan 
poprzedzać Dniem Judaizmu. Było dla mnie wielką 
radością, gdy podczas Synodu właśnie Polska i Włochy 
zostały wymienione jako kraje, gdzie inicjatywa papie-
ska została podjęta w sposób szczególny przez wiele 
ośrodków duszpasterskich. Wyrażając tę radość, witam 
serdecznie naszych starszych braci w wierze, którzy 
przybyli z Warszawy, abyśmy mogli trwać na modlitwie 
w dzisiejszy wieczór. Ta modlitwa ma tworzyć klimat 
rodzinny. W rodzinie może być różny nastrój. Są 
rodziny zdominowane przez pretensje i konflikty. I nie-
raz tak było również między nami. Teraz jednak w du-
chu Nostra aetate chcemy szukać tego, co nas łączy. 
Przede wszystkim musimy pamiętać o naszej wspólnej 
wierze w jednego Ojca, wyrażanej choćby w pięknej 
tradycji modlitwy psalmami, które także i dziś pomogą 
nam złączyć się w modlitwie. Trzeba nam wspólnie 
szukać tego, co może służyć budowie piękniejszego 
świata, gdzie człowiek - istota stworzona przez Boga 
z miłości - jawi się jako centralna wartość w świecie 
stworzeń. Cieszę się, że tak wielu wiernych z Lublina 
przyjęło zaproszenie i przybyło, by modlić się wspólnie 
w tym mieście, w którym Żydzi wpisali się w historię 
i tradycję w sposób szczególny, swoim działaniem 
i swoim cierpieniem... Gromadzimy się na modlitwie 
w Metropolitalnym Seminarium Duchownym, które 
formować będzie przyszłych kapłanów tworzących kli-
mat dialogu i jedności. Na progu XXI wieku będą oni 
w swej kapłańskiej posłudze realizować kapłaństwo 
otwarte, inspirowane wielką wizją Soboru Watykań-
skiego II, zawartą w Nostra aetate, ukazywaną w naucza-
niu i praktyce pasterskiej Jana Pawła II. 

99 



Abp Józef Życiński 

Tyle piękna jest w tej wspólnotowej 
modlitwie jednoczącej starszych i młod-
szych braci. To piękno ma swój dodatkowy 
urok, gdyż nasze dzisiejsze spotkanie przy-
gotowane zostało przez młodą generację 
mieszkańców Lublina, chodzących po tych 
ulicach, które niegdyś przecierały stopy 
Żydów. Ci ostatni odeszli stąd, wpisując 
swe imiona w dramaty historii. Doświad-
czenie wspólnoty jest dziś dla nas doświad-
czeniem wędrówki w stronę głębi, w stronę 
ukrytych głęboko korzeni, które nas jed-
noczą. Ci, którzy patrzą płytko, nie potrafią 
dostrzec wspólnoty korzeni, z jakich wy-
rastamy. Ich uwaga koncentruje się tylko na 
liściach albo na kwiatach. Nie potrafią 
patrzeć głęboko. Dlatego istnieje tyle nie-
porozumień, tyle konfliktów, gdyż osoby 
powołujące się na tradycję chrześcijańską 
bywają czasem odległe od zrozumienia tych 
słów, które przed chwilą powtarzaliśmy 
w modlitwie za Janem Pawłem II, prosząc, 
aby chrześcijanie zrozumieli wielkość cier-
pień narodu żydowskiego. Starając się żyć 
tą wizją, którą ukazuje nasz wielki rodak, 
musimy przezwyciężać wiele uprzedzeń, 
stereotypów, schematów. Na miejsce ideo-
logicznych obciążeń musimy wprowadzać 
klimat rodziny, w której do tego Boga, 
który nas jednoczy, możemy wołać wspól-
nie: „Ojcze!". Znamienne jest to, że teolo-
gowie, reprezentujący zarówno chrześcijań-
stwo, jak i judaizm, mówią, że samo okreś-
lenie „bracia" nie wystarczy, by wyrazić 
więź między judaizmem a chrześcijań-
stwem. Ze strony żydowskiej Chaim Perel-
muter, zaś ze strony chrześcijańskiej ks. 
John Pawlikowski, twierdzą, że jesteśmy 
braćmi bliźniakami. To już nie jest tylko 
braterstwo, ale ta dodatkowa silna więź 
wspólnoty losów sprawia, że mimo różnic 
jesteśmy związani wspólnotą tej wielkiej 
tradycji, gdzie szlakiem Abrahama kroczy-
my codziennie między naszym Ur a Kanaa-
nem, przeżywając napięcia, zmagając się 
z ciemnością, starając się podtrzymywać 
nadzieję wbrew nadziei... 

Ilekroć każdy z kapłanów sięga każdego 
dnia po brewiarz, włącza się w tę wielką 

Dawidową tradycję, która tak silnie jedno-
czy w modlitwie obydwu braci bliźniaków. 
Ta tradycja staje się rzeczywistością. Miesz-
kający blisko Hajfy Ryszard i Lucyna Mon-
tusiewiczowie (korespondenci Katolickiej 
Agencji Informacyjnej), kiedy składali mi 
niedawno wizytę, opowiadali o problemach 
swojej rodziny oraz ich ósemki dzieci, którfe 
tam wychowują. Na pytanie, jak są tam 
traktowani przez mieszkańców Izraela, od-
powiedzieli, że nadzwyczajnie życzliwie i to 
z motywacją teologiczną. Słyszą bowiem od 
swoich żydowskich sąsiadów: „My też kie-
dyś żyliśmy w Egipcie, w obcym, odległym 
kraju. Też potrzebowaliśmy serca i życzli-
wości. Dobrze wiemy, jak drogi jest dla 
obcokrajowców każdy znak dobroci płyną-
cej z głębi serca". To osadzenie we wspólnej 
wielkiej tradycji i ta wędrówka w świat 
duchowej głębi aż do korzeni, sprawia, że 
możemy przezwyciężać uprzedzenia i ste-
reotypy, które bardzo często usiłowano 
wprowadzać na teren naszej rodziny. 

Wśród tych uprzedzeń, które wciąż 
spotykamy mimo tylu lat, jakie upłynęły 
od Deklaracji Soborowej Nostra aetate, naj-
częściej można spotkać schemat, w którym 
Żydów wciąż jeszcze próbuje się obarczać 
odpowiedzialnością za skazanie na śmierć 
Chrystusa i odwołuje się do słów: „Krew 
jego na nas i na dzieci nasze" (Mt 27, 25). 
Sam wielokrotnie słyszałem tego typu in-
terpretacje. Musimy mieć świadomość, że 
jeśli ktoś, znany jako awanturnik czy intry-
gant, rozwinie jakąś intrygę i powie, że on 
to robi jako Polak i patriota, nie ma wtedy 
powodu, aby go uważać za reprezentanta 
narodu polskiego, czy za wzorcowego pa-
triotę. Tak samo i tamci, którzy zorganizo-
wali farsę procesu, nie mogli występować 
w imieniu całego narodu żydowskiego. Nie 
ma więc powodu, by do ich słów i deklaracji 
przywiązywać większą wagę. 

Czymś, co prowadzi do wielu nieporo-
zumień jest teoria zastępstwa narodu 
żydowskiego przez chrześcijan. Teoria ta 
wynika raczej z przesłanek politycznych 
niż teologicznych. Jej popularność związa-
na była z wojną żydowską, kiedy to inaczej 

1 0 0 Scriptores Scholarum 



W stronę wspólnych korzeni 

zachowywali się w walce z okupantem 
rzymskim Żydzi, którzy pozostali wierni 
swej tradycji, a inaczej ci Żydzi, którzy 
w Chrystusie rozpoznali Mesjasza. Tlo po-
lityczne rzutowało w dużym stopniu na 
przekonanie, że Naród Wybrany skończył 
swoją misję i został zastąpiony przez 
chrześcijan. Tymczasem z dala od Jerozoli-
my, w tych środowiskach, gdzie wojna 
i czynnik religijny nie odgrywały tak wiel-
kiej roli, jeszcze w trzecim wieku można 
było znaleźć wspólnoty Żydów i chrześcijan 
gromadzących się razem na odmawianiu 
psalmów. Nowe badania Robina Scroge 
czy Antoniego Sanderiniego ukazują tę 
wspólnotę, która jednoczyła na modlitwie 
wyznawców judaizmu i chrześcijaństwa 
w trosce o wspólne korzenie, w trosce 
o wierność tradycji, z której wyrosło 
chrześcijaństwo. 

Nasze miasto jest również naznaczone 
tą wielką tradycją, której powinniśmy być 
wierni, podtrzymując pamięć o tych war-
tościach, które są nam z wielu powodów 
bliskie. Mam przed sobą książkę polskiego 
Żyda, który w Stanach Zjednoczonych zdo-
był popularność jako literat. Był nim Isaac 
Bashevis Singer, autor Sztukmistrza z Lubli-
na. Książka przedstawia historię Żyda, któ-
ry wędrując z trupą artystyczną miał inną 
filozofię życia niż jego bracia w wierze. 
Wino, kobiety i śpiew wyrażały tę filozofię. 
Któregoś dnia bohater poszedł jednak do 
synagogi i popatrzył na Żydów śpiewają-
cych Szma Israel, wysłuchał recytacji błogo-
sławieństw i poczuł, że coś rozpala się 
w jego duszy. Zobaczył wtedy błąd swojego 
życia, w którym powierzchowność była 
wartością najwyższą. Pomyślał wówczas, 
że to właśnie z filakterii promieniowała 
jakaś siła, która weszła w jego mózg, która 
odkryła ukryty świat, oświeciła ciemność, 
rozpaliła światło. To z tych modlitw wy-
czuł, że istnieje Bóg, który widzi, który 
słyszy, który jest pełen miłosierdzia, do-
trzymuje obietnic, przebacza grzechy, chce, 
abyśmy pokutowali, karze zło i wynagradza 
dobro. Istnieje inny świat, czuł to i powie-
dział sobie: muszę być Żydem. Żydem jak ci 

w synagodze. Dla Jaszy odnajdywanie świa-
ta korzeni, z których wyszedł, było również 
odnalezieniem świata bardziej ludzkiego 
niż ten powierzchowny świat jego teatral-
nego żywota. 

Dziś, kiedy bardzo często wielu współ-
czesnych usiłuje epatować nieznośną lek-
kością bytu, kiedy happening i przymrużo-
ne oko stają się naczelną filozofią życia, ta 
wspólnota tradycji judeochrześcijańskiej 
może stanowić ważną formę pogłębienia 
naszej odpowiedzialności za kulturę. 
Troszcząc się o te wartości, które były 
ważne dla rozwoju polskiej kultury, musi-
my szczególną wagę kłaść na znaczenie 
krwi męczenników. Na tę ziemię spadała 
krew i pot cierpiących Żydów. Z niej kiero-
wali swe modlitwy do Boga i usiłowali 
przezwyciężyć swoją rozpacz wówczas, 
gdy Bóg zdawał się milczeć. Nam dziś nie 
wolno milczeć, kiedy usiłuje się twierdzić, 
że „cyklon B" służył w obozach tylko do 
celów higienicznych. Mieliśmy już patolo-
gię nauki uprawianą w przeszłości przez 
partyjnych historyków. Choćby wtedy, gdy 
usiłowali dowodzić, że nie wiadomo kto 
w Katyniu mordował Polaków. Dziś ta 
tradycja ma swych nieoczekiwanych konty-
nuatorów. Dlatego ważne jest, byśmy pa-
miętali o chrześcijańskiej odpowiedzialnoś-
ci za prawdę. Wielu dziś tę prawdę chce 
zniekształcać, szukając łatwej publicity. 
Traktować ich należy w ten sposób, jak 
ongiś traktowaliśmy ideologów Wieczoro-
wego Uniwersytetu Marksizmu i Leniniz-
mu. Ci, którzy reprezentowali patologię 
nauki, nie byli traktowani jako przedstawi-
ciele środowiska akademickiego. Jeśli dziś 
pojawiają się prace, w których usiłuje się 
rozmywać prawdę o obozach koncentracyj-
nych, to recenzentów podobnych prac na-
leży w perspektywie chrześcijańskiej odpo-
wiedzialności za prawdę traktować jak tam-
tych profesorów z WUML. Nie jest to 
jednak tylko wyzwanie dla środowisk aka-
demickich. My wszyscy współtworzymy 
klimat, w którym albo mamy poczucie 
dramatu polskiej historii, żydowskiej his-
torii, naszej wspólnej historii, albo traktu-

Scriptores Scholarum 1 0 1 



Abp Józef Życiński 

jemy to wszystko z niefrasobliwością, lek-
ceważąc tę Prawdę, która dla chrześcijan 
pojawia się jako Prawda uosobiona 
w Chrystusie. 

W tej wielkiej perspektywie, którą uka-
zuje Sobór Watykański II, dziś chylimy 
czoła przed wielkim wspólnym dziedzic-
twem. Modlimy się, byśmy mogli dzisiejsze 

spotkanie przekuwać na język konkretów 
w naszej odpowiedzialności za wzajemną 
miłość, za ducha jedności, za przewagę 
wiary nad ideologią i polityczną popraw-
nością. Byśmy konsekwentną wędrówkę 
w stronę wspólnych korzeni potrafili roz-
wijać w duchu szacunku dla tych wartości, 
które zjednoczyły nas w ten wieczór. 

1 0 2 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Sebastian Rejak 

Dlaczego według goja? Bo Żydem (niestety) nie jestem, 
ale gojem też nie wstydzę się być. Przez wieki Polacy 
traktowali określenie „goj" jako obelżywe, a oznacza ono 
po prostu człowieka nie należącego do narodu żydow-
skiego: nie-Żyda. I ja właśnie jako goj, a dokładniej goj-
-Polak, miałem możliwość wzięcia udziału w sederze 
paschalnym gminy żydowskiej w Warszawie. Pascha, 
która koncentruje się wokół „cudu" przejścia, stała się 
sama w sobie „cudem dla mnie". Od wielu lat marzyłem 
o tym, żeby zasiąść za stołem paschalnej wieczerzy razem 
z tymi, którzy wspominają wyjście ojców z Egiptu. Czy-
tałem prawie wszystko, co wpadło mi w ręce, a dotyczyło 
paschy żydowskiej, czyli pesachu (hebr. pasach - „przejść, 
przeskoczyć, ominąć"). Pochłaniałem wiadomości na te-
mat prastarych obrzędów święta nowiu u bliskowschod-
nich nomadów, obchodzonego przez Izraelitów święta 
przaśników (a także na temat okoliczności połączenia ich 
obu w jedno święto pesach). Czytałem zarówno passusy 
wyjaśniające etymologię słowa pesach, jak i pisane z egze-
getycznym zacięciem opisy poszczególnych potraw, ge-
stów i formuł modlitewnych. To długoletnie zaintereso-
wanie było też na początku przejawem poszukiwań 
korzeni chrześcijaństwa. A może raczej poszukiwań jego 
rdzenia, który, jak mniemam - czy słusznie, pozostaje 
kwestią otwartą - nie różni się znacząco od podstawo-
wych założeń judaizmu. Dlatego moje sederowe refleksje 
w najmniejszym stopniu nie odzwierciedlają tego, co 
Polak (lub: co chrześcijanin) z paschy żydowskiej odczy-
tać może... Są one zapisem wybitnie subiektywnych 
doświadczeń i skojarzeń, opartych na wcześniejszych 
poszukiwaniach. Tym bardziej, jako goj, mam świado-
mość, że moje wrażenia nie muszą korespondować 
z żydowskim rozumieniem pesachu. 

Tak się złożyło, że w tym roku 14 Nisan (wigilia 
pesachu) przypadł 19 kwietnia - w 57. rocznicę wybuchu 

103 



Sebastian Rejak 

powstania w Getcie Warszawskim. Uro-
czystość nie była jednak zdominowana du-
chem doloryzmu. Choć nie byłoby trudno 
powiązać powstanie z uciskiem i cierpie-
niem, jakiego Hebrajczycy zaznali w Egip-
cie. Na początku pesachu przypomniano 
jednak, że dla Żydów cierpienie nigdy nie 
było wartością. Nie szukano go ani nie 
gloryfikowano. Poza tym pesach to święto 
radości i śmiechu, a nie smutku i płaczu... 

Wszystko odbywało się według okreś-
lonego porządku (seder znaczy „porządek"). 
Na każdym stole położono talerze z podsta-
wowymi potrawami: pieczone jajka, maror 
(gorzkie zioła - pietruszka, sałata itp.), 
pieczone mięso, tarty chrzan i charoset 
(mieszanina siekanych orzechów, mig-
dałów, rodzynków, jabłek z dodatkiem cy-
namonu lub imbiru i odrobiny wina), 
a obok nich - naczynia ze słoną wodą. 
Najważniejszym „daniem" pesachowego sede-
ru jest jednak maca, czyli placki chlebowe 
upieczone z niekwaszonego ciasta. Jeden 
talerz z macami przypadał na 3-4 osoby. Na 
talerzu ułożono trzy mace, oddzielone od 
siebie serwetkami, odpowiadające trzem 
warstwom społecznym dawnego Izraela: 
1. Kohen (kapłani), 2. Lewi (lewici), 3. Izra-
el (lud Izraela). (Dziś już chyba nie przy-
wiązuje się większego znaczenia do tej 
symboliki). Przy każdym nakryciu stoi kie-
liszek, który w trakcie sederu napełniany 
będzie czerwonym (oczywiście koszernym) 
Bordeaux. 

Zanim rozpocznie się pesachowy seder, do 
kielichów nalewa się wino, a prowadzący 
(i ci, którzy potrafią to zrobić po hebrajsku) 
odmawia kiddusz - dziękczynienie nad wi-
nem. BARUCH ATA ADONAJ ELOCHEJNU, 
MELECH HAOLAM... Pochwalony bądź Pa-
nie, Boże nasz, Królu wszechświata - tymi 
słowami rozpoczynają się błogosławień-
stwa nad pokarmami i przedmiotami litur-
gicznymi. Potem wszyscy, opierając się na 
lewej ręce (gest oznaczający na Wschodzie 
wolność) wypijają więcej niż połowę pierw-
szego kielicha... Spożywamy nać pietruszki 
zanurzonej wcześniej w słonej wodzie... 

Zauważyłem, że dwaj mężczyźni siedzą-
cy obok mnie zaczęli rozmowę. Po polsku, 
na szczęście. Pomyślałem: może się włączę 
w którymś momencie? Kto chce, trzyma 
w ręku odbity na ksero tekst hagady, czyli 
opowiadania o Wyjściu (zasada czytania 
hebrajska: najpierw strona prawa, potem 
lewa, ale formuły modlitw są zarówno po 
hebrajsku, jak i po polsku). Próbuję śledzić 
tekst hebrajski, ale od dwóch lat nie 
miałem właściwie kontaktu z tym języ-
kiem, więc czasem nie nadążam za pro-
wadzącym... Czytam polskie tłumaczenie... 
W międzyczasie trzeba wyjąć micwę, czyli 
środkową macę (Lewi), i przełamać na dwie 
nierówne części. Większa część nazywana 
jest afikoman i zostanie schowana (przed 
dziećmi) na koniec sederu. „Oto chleb nę-
dzy, który jedli nasi przodkowie w kraju 
Micraim" (Egipt)... Rozglądam się po sali. 
Zorientowani w przebiegu sederu przeła-
mują macę. Nie wiem co robić. Jestem 
gojem, więc się waham... W końcu pytam 
siedzących obok Żydów, czy możemy prze-
łamać macę... Robię to wspólnie ze star-
szym panem zajmującym miejsce naprze-
ciw mnie. Mniejszy kawałek dzielimy na 
części. Znajduję jakiś pretekst i ujawniam, 
że jestem gojem. Obaj są chyba zaskoczeni. 
„Ale przecież pan wie co się tu dzieje, czyta 
pan po hebrajsku..." Wyjaśniam moją ele-
mentarną wiedzę i to, że ledwie znam 
alfabet - uczyłem się tego na studiach. 
„Studiował pan orientalistykę... albo reli-
gioznawstwo?" - pyta wyraźnie zaintereso-
wany starszy z nich. Odpowiadam raczej 
niechętnie: „Coś w rodzaju religioznaw-
stwa". Potem w trakcie rozmowy przyznaję, 
że mam na myśli teologię. Żaczyna się 
poważna dyskusja. Wydaje mi się, że dla 
obu moich sąsiadów jestem ciekawym „zja-
wiskiem": goj, który studiując katolicką 
teologię, uczył się hebrajskiego, wybrał się 
na żydowski pesach. 

Nadchodzi czas „czterech pytań". Dzie-
ci pytają: „Czym noc ta różni się od wszyst-
kich innych nocy?...". Przypomina mi się 
refren sederowej pieśni, której czasami słu-
cham z kasety: (Moshe Koussevitzky z chó-

1 0 4 Scriptores Scholarum 



Refleksje goja z Sederu 

rem Bena Friedmana) Ma nisztana ha-lajla 
ha-ze... W klapę marynarki starszego pana 
wpięte są dwa odznaczenia. W trakcie roz-
mowy okazuje się, że byl żołnierzem AK. 
(Przy okazji ja, Polak, zapycham luki edu-
kacyjne z historii; dowiaduję się m.in. 
0 różnicach światopoglądowych między 
AK i Narodowymi Siłami Zbrojnymi.) Za-
nim znalazł się w AK, ukrywał się między 
Lublinem a Warszawą. Wzmianka o Lubli-
nie wzbudza moje zainteresowanie; w koń-
cu to moje rodzinne miasto. Pytam czy 
mieszkał w Lublinie. Odpowiada, że tak: 
jeszcze przed wojną ukończył studia me-
dyczne, a obecnie jest ostatnim żyjącym 
członkiem Lubelskiej Izby Lekarskiej z tam-
tego czasu. Opowiada o ulicach: Staszica 
(tam mieszkał w akademiku, obok szpitala 
dziecięcego), Świętoduska, Bernardyńska. 
Wymienia nazwiska przedwojennych bis-
kupów lubelskich, których ja już teraz nie 
mogę sobie przypomnieć. On pamięta na-
wet sytuacje z nimi związane. Może rzeczy-
wiście pamięć to szczególna cecha Żydów. 
Może dzięki temu są... i są Żydami? Zresztą 
sam pesach to takie rodzinne przypomina-
nie: „...gdybyśmy byli wszyscy mędrcami, 
wszyscy rozumnymi, wszyscy doświadczo-
nymi, wszyscy znawcami nauki zakonu, 
obowiązkiem naszym jest opowiadać o wy-
jściu z Micraim, a każdy, który się rozwodzi 
w opowiadaniu o wyjściu z Micraim, god-
nym jest zaiste pochwały". 

Tymczasem napełniamy kielichy po raz 
drugi, odkładamy z talerza jajko i pieczone 
mięso. Za czasów świątyni jerozolimskiej, 
14 Nisan, czyli w wigilię pesachu, ojciec 
rodziny na dziedzińcu świątynnym składał 
jednorocznego baranka w ofierze. Potem 
paschalny baranek był w całości pieczony 
1 spożywany w gronie rodzinnym w czasie 
sederu. Po zburzeniu świątyni nie można 
było ofiarowywać baranka, więc na pesacho-
wym stole zamiast niego pojawiły się drob-
ne kostki baraniny. A mięsa na nich jak na 
lekarstwo,,dlatego dzisiaj służą raczej jako 
symboliczna ozdoba niż jako potrawa. W ni-
czym to jednak nie umniejsza poważnego, 
a zarazem ciepłego charakteru paschalnej 

wieczerzy. Poszczególne fragmenty hagady 
czytają coraz to inne osoby: starsi i młodsi, 
kobiety i mężczyźni. Dochodzimy wreszcie 
do plag egipskich. Wymienia się dziesięć 
(ale Rabbi Eliezer utrzymywał, że każda 
z nich składała się z czterech, Rabbi Akiba 
- że nawet z pięciu - czytamy w hagadzie). 
Więc wymienia się nazwy dziesięciu plag: 
krew, żaby, plugastwo, dzikie zwierzęta, 
zaraza, trąd, grad, szarańcza, ciemność, 
porażenie pierworodnych. Każda z nich 
brzmi coraz głośniej, dobitniej. Myślę so-
bie: wyjście z niewoli - powód do radości, 
ale klęski spadające na innych? Tego nie 
rozumiem. Zresztą mój sceptycyzm i tak 
nie pozwala mi dosłownie traktować sfor-
mułowania, że plagi „zesłał Najświętszy, 
pochwalony On, na Egipcjan w Egipcie". 
Żydzi i chrześcijanie chyba z równą oczy-
wistością podchodzą do tradycji o plagach. 
Jest to tekst wprawiający w zakłopotanie 
czy nawet zdumienie, niezależnie od tego, 
w jakiej wspólnocie religijnej zostaje od-
czytany. 

Ale... w czasie pesachowego sederu poja-
wia się niesamowity gest. Oto w chwilę po 
uroczystym wyrecytowaniu dziesięciu plag 
z kielicha napełnionego winem należy 
upuścić dziesięć kropel. Taka informacja 
pada z ust prowadzącego. Zastanawiam 
się co to ma oznaczać. Szybko otrzymuję 
objaśnienie. „Zanurzamy mały palec w kie-
lichu z winem i upuszczamy z niego dzie-
sięć kropel na różne potrawy, aby ulżyć 
Egipcjanom w ich niedoli, bo w ten sposób 
kielich ich goryczy się zmniejszy". Nie 
wierzę własnym uszom... „Bo tak po ludzku 
to przecież im współczujemy" - dodaje 
prowadzący. Czegoś takiego jeszcze nie 
było. Spojrzenie na Egipcjan jako na łudzi 
potrzebujących współczucia. No, może nie 
było poza jednym wyjątkiem. W Talmudzie, 
w traktacie Sanhedńn, znajdujemy historię 
o tym, że kiedy Egipcjan zalały fale Morza 
Czerwonego, usługujące anioły pragnęły 
ofiarować Bogu pieśń tryumfalną. On jed-
nak sprzeciwił się mówiąc: „Dzieło moich 
rąk zatonęło w morzu, a wy chcecie ofiaro-
wać mi pieśń?!". 

Scriptores Scholarum 1 0 5 



Sebastian Rejak 

ŚpiewDajenu. Po hebrajsku. Prowadzący 
śpiewa zwrotki, a wszyscy razem - refren: 
dajenu... „już by wystarczyło nam..." Znowu 
przypomina mi się melodia w wykonaniu 
Koussevitzkiego; dzięki temu włączam się 
w czasie refrenu. Czuję jakąś więź z tymi, 
którzy zgromadzili się na pesachu. Ale za-
stanawiam się... „wystarczyło nam...?" To 
znaczy komu? Kilka stron dalej tekst hagady 
daje odpowiedź. „W każdym wieku Izraelita 
powinien się tak uważać, jak gdyby sam 
został wyswobodzony z niewoli egipskiej... 
nie samych tylko ojców naszych wybawił 
Najświętszy, niech będzie pochwalony, lecz 
i nas wraz z nimi wybawił... On wyprowa-
dził nas z niewoli do swobody..." 

Prowadzący intonuje po hebrajsku 
pierwszą część Hallelu (Egipskiego): Psalm 
113 i 114. Po kilku wersetach następuje 
recytacja po polsku: „Halleluja! Chwalcie 
słudzy Wiekuistego... Gdy Izrael wyszedł 
z Egiptu..." Ktoś dziwi się, że Hallel odma-
wiany jest po polsku... Rozumiem to zdzi-
wienie. To przecież jeden z najważniejszych 
momentów pesachowego sederu. Ale rozu-
miem też tych, którzy słabo znają hebrajski 
albo w ogóle nie znają tego języka, dlatego 
wolą posługiwać się polsldm. Dla własnego 
pożytku. Po hymnie ponownie odmawia się 
kiddusz nad winem i wypija kielich. Potem 
macza się gorzkie zioła w słodkim charoset. 
„Gorzkie zioła, które jemy, na jaką one są 
pamiątkę? Są one na pamiątkę tego, że 
Egipcjanie zaprawili goryczą życie naszych 
ojców w Egipcie..." 

Kończy się część sederu o charakterze 
w znacznej mierze religijno-liturgicznym, 
a zaczyna się kolacja. Nasza rozmowa toczy 
się dalej. Obaj panowie próbują dowiedzieć 
się skąd u mnie takie zainteresowania -
żydowską kulturą, judaizmem. Jak zwykle 
trudno jest odpowiedzieć, dlaczego czło-
wiek interesuje się tym, a nie czym innym. 
Dodaję, że teraz zajmuję się studiami nad 
Holocaustem. Rad nie rad, gdy spotyka się 
Polak z Żydem, ten temat jest chyba nie-
unikniony. Poza tym minęło dopiero 55 lat. 
Wszyscy pamiętamy, nawet ci, którzy mają 
słabą pamięć. Młodszy z moich sąsiadów 
ożywia się w tym momencie. Ktoś z jego 
rodziny w czasie powstania w 1943 prze-
bywał w getcie. Ukrywał się tam aż do 
października; był jednym z ostatnich, 
którzy opuścili to miejsce. Wydaje mi się, 
że źle usłyszałem... „Przecież pacyfikacja 
getta zakończyła się w połowie maja., to 
gdzie można się było tak długo ukrywać?" -
„W gruzach, zgliszczach, w istniejących je-
szcze kryjówkach... dopóki starczyło za-
pasów żywności" - słyszę odpowiedź. Wię-
cej o tym nie rozmawiamy. 

Według tekstu hagady, pod koniec sederu 
paschalnego składa się sobie nawzajem 
życzenia Iszana habaa bjiruszalaim... (w na-
stępnym roku w Jerozolimie). 

W przyszłym roku w Warszawie... Z ty-
mi samymi ludźmi, których imion nie 
znam... Przy tym samym sederowym stole... 

fot. z filmu G. Linkowskiego „Ballada chasydzka o Nowym Roku" 

1 0 6 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Sławomir J• Żurek 

Na gruncie dialogu 
o 
chrzęści] ańsko-żydowskim 
w 

od śmierci 
Chrystusa 

i pięćdziesiąt 
lat po 

Holokauście, 

nie może już 
pozwolić sobie 
na obojętność 

czy 
neutralność 

wobec 
potrzeby 

porozumienia 

-żydowskiego. 

„Naglący charakter i znaczenie nauczania, które musi być 
przekazywane na temat judaizmu naszym wiernym, jak 
również fakt, że musi być ono precyzyjne, obiektywne 
i dokładne, wiąże się z niebezpieczeństwem antysemi-
tyzmu, który zawsze gotów jest pojawić się w różnych 
formach na nowo. Chodzi nie tylko o wykorzenienie 
z umysłów naszych wiernych resztek antysemityzmu, 
które jeszcze tu i ówdzie można spotkać, lecz zwłaszcza 
0 pogłębienie, poprzez ten wysiłek wychowawczy, do-
kładnej znajomości szczególnej «więzi» (por. Nostraaetate, 
4), która nas jako Kościół wiąże z Żydami i z judaizmem, 
oraz o uczenie szacunku i miłości do nich, ponieważ 
zostali wybrani przez Boga do przygotowania przyjścia 
Chrystusa i ponieważ, mimo trudności w uznaniu Go za 
swego Mesjasza, zachowali to wszystko, co zostało stop-
niowo objawione i dane w trakcie owego przygotowania". 

(Żydzi i judaizm w głoszeniu Słowa Bożego i katechezie 
Kościoła katolickiego, I, 8) 

W dniach od 8 do 10 marca 2000 r. w Sztokholmie 
odbyło się drugie polsko-szwedzkie kolokwium „Żydzi 
1 chrześcijanie w dialogu" organizowane przez redakcję 
katolickiego miesięcznika „Więź" oraz Sódertórn Univer-
sity College ze Sztokholmu, przy współpracy z polskim 
Ministerstwem Spraw Zagranicznych oraz Instytutem 
Szwedzkim. Obrady odbywały się w gościnnym gmachu 
Polskiego Instytutu w Sztokholmie, a także w auli Wy-
działu Humanistycznego tamtejszej wyższej uczelni. Te-
matem przewodnim sztokholmskiego seminarium były 
trzy hasła: „Tożsamość - Tolerancja - Zrozumienie" 
(Identity - Tolerance - Understanding). 

Udział w konferencji wzięli przede wszystkim bada-
cze problematyki dialogu chrześcijańsko-żydowskiego 
z polsko-szwedzko-amerykańskich kręgów uniwersytec-

107 



Sławomir }. Żurek 

kich, jak i animatorzy życia religijnego oraz 
działań edukacyjnych z Europy i Ameryki. 
Ciekawy dobór referentów oraz sprawność 
w poprowadzeniu całego seminarium za-
wdzięczać można głównym organizatorom 
międzynarodowego spotkania - Agnieszce 
Magdziak-Miszewskiej z „Więzi" oraz Mi-
chałowi Bron Qr) z Sódertórn University 
College. 

Tolerancja 
Pierwszy krąg sztokholmskich referatów 
poświęcony został tematyce tolerancji. 
Prof. David Gaunt z Sódertórns Hógskola 
mówił o rzeczywistych dylematach osób, 
które dziś, mimo ksenofobii, szerzącej się 
w coraz to innych częściach Starego Kon-
tynentu, pragną pozostać wiernymi ideało-
wi poszanownia wolności drugiego czło-
wieka. Od jakiegoś czasu widać wyraźnie, 
że pojęcie „tolerancja" pozostaje tu i ówdzie 
jedynie niespełnioną obietnicą różnych śro-
dowisk politycznych współczesnego świa-
ta, które w momencie przejęcia władzy 
realizują program często odmienny od de-
klaracji przedwyborczych. Gaunt przypom-
niał, iż to właśnie brak tolerancji dał po-
czątek eskalacji nienawiści wobec Żydów 
w okresie Holokaustu. Ważnym głosem 
w tej części konferencji było wystąpienie 
katolickiego biskupa Sztokholmu ks. An-
dersa Arboreliusa OCD, pokazujące Edytę 
Stein, wybitnego fenomenologa i myślicie-
la, Żydówkę, która przeszła na katolicyzm, 
jako nową patronkę jednoczącej się, choć 
wciąż jeszcze podzielonej Europy. W tym 
kontekście postawa s. Benedykty od Krzyża 
stała się przykładem świadectwa umiłowa-
nia idei wolności i akceptacji drugiego, 
rzadkich w systemie totalitarnym. 

Zarówno wykład biskupa Arboreliusa, 
jak i referaty kolejnych prelegentów - prof. 
Ireneusza Krzemińskiego z Uniwersytetu 
Warszawskiego o antysemityzmie w Polsce 
oraz Paula A. Levinea z Uniwersytetu Upp-
salskiego na temat szwedzkiego podręczni-
ka o Holokauście „Tell ye your children" 
wzbudziły najwięcej kontrowersji wśród 
uczestników seminarium. Okazało się po 

raz kolejny, że tematyka Zagłady, ponad 
pięćdziesiąt lat po Holokauście jest nadal 
zarówno dla strony polskiej, jak i żydow-
skiej, a także szwedzkiej i amerykańskiej 
kwestią niezwykle trudną - swoistą nieza-
gojoną, otwartą raną, krwawiącą nawet 
z perspektywy neutralnej od wieków Szwe-
cji. Uczestnicy obrad zgodzili się z tym, iż 
we współczesnym dialogu chrześcijańsko-
-żydowskim przeszkadza przede wszystkim 
brak rozliczenia się z Zagłady różnych 
środowisk i państw w Europie, jak rów-
nież narosłe stereotypy dotyczące miejsca 
i roli Żydów w historii. Proces ten utrud-
niało również długie milczenie Kościołów 
chrześcijańskich wobec Zagłady (dopiero 
niedawno przerwane). Główne postulaty 
pojawiające się w dyskusjach dotyczyły 
więc w dużej mierze potrzeby edukacji 
do tolerancji nowych pokoleń Europej-
czyków. 

Tożsamość 
Jedną z odpowiedzi na narosłe od wieków 
nieporozumienia są niewątpliwie prezento-
wane w Sztokholmie programy edukacyjne 
(rządowe i pozarządowe), realizowane 
głównie w Polsce, służące pojednaniu 
chrześcijańsko- i polsko-żydowskiemu: 
prof. Wiesław Theiss („Polsko-żydowska 
przeszłość. Od historii do edukacji"), Ag-
nieszka Magdziak-Miszewska („Polityka 
polskiego rządu na rzecz dialogu polsko-
żydowskiego") oraz ks. Alfred Wierzbicki 
(„Archidiecezjalne Centrum Dialogu Kato-
licko-Żydowskiego w Lublinie"). Ciekawą 
częścią sztokholmskiego kolokwium były 
również referaty dotyczące doświadczeń ze 
współpracy z organizatorami i uczestnikami 
Marszu Żywych w Oświęcimiu (o. Marek 
Nowak OP). 

Spotkanie chrześcijańsko-żydowskie wy-
pełniła także problematyka ekumeniczna 
w wymiarze międzyreligijnym i eklezjal-
nym. O potrzebie poszukiwań wspólnego 
języka, niezbędnego w dialogu ekumenicz-
nym, mówił rabin Jules Harlow z Nowego 
Jorku. Natomiast konieczność otwarcia na 
problematykę judaistyczną w ramach swo-

1 0 8 Scriptores Scholarum 



Na gruncie dialogu. O kolokwium chrześcijańsko-żydowskim w Sztokholmie 

ich Kościołów postulowali Arcybiskup Jan 
z Kościoła Prawosławnego Finlandii oraz 
biskup Biórn Fjarstedt z Luterańskiego 
Kościoła Szwecji. 

Można więc było zauważyć, śledząc 
kolejne wystąpienia, jak niezmiernie 
ważną kwestią dla współczesnej generacji 
Europejczyków staje się u progu Trzeciego 
Tysiąclecia potrzeba tożsamości kulturo-
wej, która w przypadku chrześcijan w dużej 
mierze dotyczy poznania judaizmu -
żydowskich korzeni Jezusa. Potęga kultu-
rowa Europy budowana była przez wieki 
w oparciu o doświadczenie różnorodności 
mieszkańców Starego Kontynentu oraz ich 
świadomej samoidentyfikacji. 

Zrozumienie 
Ostatnia część prezentowanych tekstów 
dotyczyła potrzeby budowania nowych re-
lacji chrześcijańsko-żydowskich. Helena 
Datner, t przewodnicząca Warszawskiej 
Gminy Żydowskiej przedstawiła główne 
kierunki rozwoju żydowskiej wspólnoty 
wyznaniowej w Polsce po 1989 roku oraz 
jej otwarcie na dialog. Navah Harlow ze 
Stanów Zjednoczonych podzieliła się doś-
wiadczeniami z realizowanego projektu 
edukacyjnego dotyczącego dialogu mło-
dzieży polskiej, szwedzkiej i żydowskiej 
z dwóch miast-stolic europejskich: Sztok-
holmu i Warszawy. Sławomir Żurek z Kato-

lickiego Uniwersytetu Lubelskiego zapre-
zentował program multimedialny „Brama 
Pamięci", realizowany w Ośrodku „Brama 
Grodzka - Teratr NN" w Lublinie przez 
pracowników tej instytucji oraz lubelskich 
akademików, studentów, nauczycieli i mło-
dzież licealną. Projekt ten służyć ma przede 
wszystkim odtworzeniu wśród miesz-
kańców miasta świadomości polikulturo-
wości polsko-żydowskiego niegdyś Lubli-
na. Warto przy okazji zauważyć, że w semi-
narium udział wzięło aż dwóch prele-
gentów z tego miasta, przedstawiając od-
mienne, ale równie fascynujące inicjatywy. 
Może warto byłoby w przyszłości, konty-
nuując tego typu spotkania, pomyśleć o no-
wym miejscu i zwołać obrady w „Małej 
Jerozolimie", jak niegdyś mówili o Lublinie 
europejscy Żydzi? 

Sztokholmska konferencja pokazała prze-
de wszystkim jak wiele dobrego dzieje się 
w Polsce i w Szwecji na rzecz propagowania 
dialogu chrześcijańsko-żydowskiego, a ta-
kże to, że dziś, dwa tysiące lat od śmierci 
Chrystusa i pięćdziesiąt lat po Holokauście, 
nikt w Europie nie może już pozwolić sobie 
na obojętność czy neutralność wobec po-
trzeby porozumienia chrześcijańsko-
żydowskiego, tak ważkiego etapu w proce-
sie budowania kulturowej tożsamości euro-
pejskiej. 

fot. z filmu G. Linkowskiego „ Ballada chasydzka o Nowym Roku' 

Scriptores Scholarum 1 0 9 



rogram na 
ekumenicznych 

w Lublinie na rok 2000: 

17 lutego 14 czerwca 
czwartek, godz. 18.00 środa, godz. 17.00 

Kościół Rzymskokatolicki, Kościół Polskokatolicki, 
ul. Laury 1 (kaplica Księży Paulistów) ul. Kunickiego 9 

11 marca 19 października 
sobota, godz. 17.00 czwartek, godz. 18.00 

Starokatolicki Kościół Mariawitów, Kościół Chrześcijan Baptystów. 
ul. Paganiniego 1 ul. Kochanowskiego 3 8 A 

12 kwietnia 15 listopada 
środa, godz. 18.00 środa, godz. 18.00 

Kościół 
Kościół Zielonoświątkowy, Ewangelicko-Augsburski, 

ul. Tatarska 5 ul. Ewangelicka 1 

12 maja 16 grudnia 
piątek, godz. 17.00 sobota, godz. 17.00 

Polski Autokefaliczny Kościoł Rzymskokatolicki, 
Kościół Prawosławny. ul. Kochanowskiego 3 4 

ul. Ruska 15 (kaplica Sióstr Misjonarek Św. Rodziny) 

Opracował: Andrzej Michniewicz 



rys. R. Ruzik 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Regina Grzeszkiewicz 

* * # 

mmm. 

• w^Ł 
ęm 

W ' 
MAZM-. 

Efraimowi Farber1 

tak daleko rebe odszedłeś 
kto mi wyjaśni 
zawiłe strony Talmudu 
kto w zimowy wieczór rozdzieli 
blask chanukowej lampki 
pomiędzy tęsknotę a oczekiwanie na cud 

u twego podnóżka 
cisza kołysze pajęczynę 
stary pająk leniwe kości 
poukładał w słońcu 

w gałęziach drzew 
zasypia wiatr 
idzie ku jesieni 
mój rebe dlaczego ty odszedłeś 

(Regina Grzeszkiewicz, 
z cyklu „Żydom szczebrzeskim") 

„Papież wywarł na nas wielkie wrażenie swoją uprzej-
mością, ciepłem i miłością do narodu żydowskiego..."2. 

Słowa te - które otrzymałam od mojej przyjaciółki 
z Izraela - czyta się z przyjemnością i... dumą. Papież 
Polak i Żydzi - dwa odrębne zagadnienia, dwa tematy do 
dyskusji. Wielowiekowe potępienie, przez Kościół Rzym-
skokatolicki, członków Narodu Żydowskiego za to tylko, 
że są Żydami i nagły zwrot, sympatia, miłość... 

1 Efraim Farber (t 1999) - Żyd szczebrzeski. Jego staraniem ukazała 
się Księga Pamięci Gminy Szczebrzeskiej w wersji hebrajsko-jidysz. Są to 
wspomnienia i opowiadania tych, którzy żyli w Szczebrzeszynie przed 
II wojną światową. Egzemplarz Księgi przechowywany jest w zbiorach 
Biblioteki Miejskiej w Szczebrzeszynie. 

2 Wypowiedź Rosy Farber, zamieszkałej w Kiriat Yam (Izrael), 
w prywatnej korespondencji do autorki artykułu. 

112 



Pielgrzym. Jan Paweł II w Izraelu: 21-26.03.2000. 

Pielgrzymka, jaką odbył Jan Paweł II do 
Izraela, stanowi ł niewątpliwie wydarzenie 
bez precedensu. Żaden z papieży przed nim, 
a było ich wielu, nigdy nie zdecydował się na 
takie kroki: papież nie ograniczy! się tylko do 
odwiedzenia Ziemi Świętej, ale złożył ofi-
cjalną wizytę dwóm naczelnym rabinom Iz-
raela, oddał hołd 6 milionom Żydów - ofia-
rom Holocaustu, modląc się w krypcie w Yad 
Vashem, odbył modlitwę przed Ścianą Płaczu 
i włożył - zwyczajem żydowskim - pomiędzy 
jej kamienie kritłech - kartkę z prośbą do 
Wiekuistego o przebaczenie grzechów Koś-
cioła, popełnionych wobec Narodu Wybra-
nego. „Był pierwszym papieżem, który ot-
warcie poprosił o przebaczenie wszystkich 
prześladowań dokonanych na naszym naro-
dzie przez stronę chrześcijańską. To była 
ważna deklaracja i byliśmy bardzo wzrusze-
ni..."3. Prośbę o przebaczenie skierował pa-
pież nie bezpośrednio do Żydów, i to było 
bardzo mądre posunięcie z jego strony, ale do 
samego Boga. „Nikt bowiem z żyjących dziś 
na świecie Żydów nie byłby uprawniony do 
przyjęcia lub odrzucenia takiej papieskiej 
prośby o przebaczenie [...]. Skierowanie 
przez Jana Pawła II prośby o przebaczenie 
nie do potomków owych ofiar, ale do Boga, 
uwolniło ich od konieczności zajęcia wobec 
tej prośby konkretnego stanowiska"4. 

To miłe i z pewnością historyczne wyda-
rzenie, jakim była obecność papieża w Izraelu, 
zakłócone zostało drobnymi z pozoru incy-
dentami, mającymi jednak głębszą wymowę -
zamieszki w obozie palestyńskim w Dehajsze 
na terenie Autonomii Palestyńskiej, co tłu-
maczono rozczarowaniem Palestyńczyków, że 
papież mówił o „ojczyźnie" dla nich, a nie 
o „niepodległym państwie palestyńskim", czy 
protesty władz palestyńskich w związku z za-
mknięciem sklepów arabskich usytuowanych 
przy uliczkach Starego Miasta w Jerozolimie, 
którymi wiodła Droga Krzyżowa, a którą Jan 
Paweł II chciał przejść przynajmniej na nie-
wielkim odcinku5. Trwający od stuleci kon-

3 Ibidem. 
4 A. Klugman, Pielgrzym, „Midrasz" 2000, nr 4 

(36), s. 27. 

flikt arabsko-żydowski i tutaj dał znać o sobie. 
Tylko, że tym razem jego ostrze zostało skie-
rowane przeciwko osobie papieża, a tym sa-
mym i Kościoła, który reprezentuje. Jak 
przyjął to Jan Paweł II? Z pokorą, myślę, że 
niewymuszoną. Człowiek ten, na którego 
obliczu widać trudy życia i służby pojednania, 
jaką ze sobą niesie, jest niewątpliwie zwias-
tunem nowych czasów, nowych wydarzeń. 
Nie można zaprzeczyć, że z całą charakterys-
tyczną dla siebie wiarą i stanowczością usuwa 
przeszkody na drodze do zbliżenia pomiędzy 
Watykanem a narodem izraelskim. „Przez 
wszystkie dni wizyty papieża oglądaliśmy 
telewizję i to było bardzo ekscytujące. Mam 
nadzieję, że ta wizyta będzie miała pozytywne 
znaczenie dla izraelskiej sytuacji międzyna-
rodowej"6. 

Wizyta, jakich wiele złożył Jan Paweł II 
podczas swego pontyfikatu w wielu krajach. 
Ta jednak miała niecodzienny wydźwięk i to 
nie tylko z powodów omówionych wyżej, ale 
z uwagi na samą osobę papieża i jego bez-
pieczeństwo. Trudno bowiem sobie wyobra-
zić, co powiedziałaby światowa opinia pu-
bliczna, gdyby tego Pielgrzyma spotkało 
cokolwiek złego w Izraelu. Odczuli to także 
sami Żydzi. Odetchnęli z ulgą, gdy szczęśli-
wie dobiegła końca: „To była wielka ulga dla 
mnie, gdy wizyta dobiegła końca i zakończyła 
się szczęśliwie, gdyż bałam się bardzo wiel-
kiej euforii rozentuzjazmowanych turystów 
i pielgrzymów, którzy towarzyszyli tej wizy-
cie. Ale dzięki Niebu i naszym policjantom, 
którzy pracowali bardzo ciężko, wszystko 
zakończyło się dobrze"7. 

Jakie będą owoce papieskich zabiegów? 
Czy Żydzi staną się narodem postrzeganym 
na równi z innymi narodami, mającym swoje 
prawo do istnienia tu i teraz, na tej ziemi...? 
Pokaże czas, pokażą ci, co mają w swoich 
dłoniach władzę i... miłość do drugiego czło-
wieka, do bliźniego, gdyż „kto bliźnim gardzi 
- t e n grzeszy..."8. 

5 Ibidem. 
6 Wypowiedź Rosy Farber... 
7 Ibidem. 
8 Prz 14, 21 (cyt. wg Biblii Tysiąclecia). 

Scriptores Scholarum 1 1 3 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Anna Kulczycka 

Kilka słów 
młodej chrześcijanki 
o ekumenizmie. 
Uwagi na marginesie 
Tygodnia Eklezjologicznego 
KUL: 10-15.04.2000. 

„Aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja 
w Tobie, aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat 
uwierzył... " 0 17, 21). 

Spotkałam niedawno Karola, mego dobrego kolegę, 
który ma wiele ciekawych pomysłów na życie i jeszcze 
więcej znajomych. Między innymi z tego powodu lubię 
z nim rozmawiać, wędrując ulicami Lublina, zawsze 
bowiem na naszej drodze znajdzie się ktoś, z kim Karol 
koniecznie musi pogawędzić. Nie wiem, jak on to robi, 
ale potrafi tak spontanicznie i lekko pokierować roz-
mową, że w jego prostych, niemalże banalnych zdaniach, 
w samym centrum bardzo wyraźnie, lecz nie „natrętnie", 
stoi Chrystus. 

Podczas ostatniego spaceru tematem naszych rozmów 
był ekumenizm, zarówno ten uprawiany przez teologów, 
jak i tzw. ekumenizm praktyczny. Analizując nasze różne 
doświadczenia i czerpiąc sowicie ze zdobytej wiedzy, my, 
„mali", początkujący teolodzy, rozmawialiśmy, zaurocze-
ni tym przedziwnym znakiem czasu, jakim jest dialog 
między braćmi chrześcijanami. Niestety na niebie na-
szych rozważań pojawiły się, oprócz radosnych 
i tchnących optymizmem, również ponure chmury eku-
menicznych problemów. Od razu zauważyliśmy, że eku-
menizm nie jest sprawą łatwą. To zagadnienie wymaga 
wiele wysiłku i czasu od tych, którzy pragną mu poś-
więcić odrobinę swojej uwagi. Niewątpliwie ułatwione 
zadanie mają ci, którzy w swym środowisku wzrastali 
w atmosferze zdrowego dialogu między bratnimi Koś-
ciołami i nie jest im obca dążność do realizacji Chrys-

nie polega 
na dochodzeniu 

do kompromisów. 
Celem jego 

poszukiwań 
iest Prawda. 

1 1 4 



Kilka słów młodej chrześcijanki o ekumenizmie 

tusowej modlitwy o jedność chrześcijan. 
Zagadnienie ekumenizmu jest „chlebem 
powszednim" również dla tych, którzy jako 
wykształceni teologowie zajmują się nieja-
ko z zawodu tym ważkim zagadnieniem. 
Podobnie ma się rzecz w przypadku du-
chownych, którzy na terenie swoich parafii 
starają się uprawiać ekumenizm praktycz-
ny. Ludzie ci mają dużo do powiedzenia, 
wiele mogą przekazać swych doświadczeń 
i spostrzeżeń z podwórka dialogu między 
chrześcijanami. 

Ten cenny dar postanowili wykorzystać 
organizatorzy Tygodnia Eklezjologicznego, 
który miał miejsce 10-15 kwietnia 2000 r. 
na Katolickim Uniwersytecie Lubelskim 
i odbywał się pod hasłem: „Doświadczenia 
Kościoła w XX wieku". Każdy dzień został 
poświęcony innemu doświadczeniu, po-
cząwszy od konfrontacji, przez odrzucenie, 
następnie odnowę, aż po dialog. Piątkowy 
dzień poświęcony został doświadczeniu 
dialogu z Kościołami i Wspólnotami chrze-
ścijańskimi, z judaizmem, z religiami nie-
chrześcijańskimi, ze światem nauki oraz ze 
światem mediów. W zakresie dialogu pro-
wadzonego między braćmi chrześcijanami 
swoimi doświadczeniami dzielił się ks. bp 
dr Adam Lepa, a także ks. dr Henryk 
Paprocki oraz ks. Andrzej Łoś z Kościoła 
Prawosławnego, ks. Roman Pracki z Koś-
cioła Ewangelicko-Augsburskiego, oraz o. 
prof. dr hab. Stanisław Celestyn Napiór-
kowski, o. prof. dr hab. Wacław Hrynie-
wicz, ks. dr Walerian Bugiel i ks. dr Leonard 
Górka z Kościoła Rzymskokatolickiego. Re-
feraty oraz rozmowa, jaka między nimi się 
toczyła, ukazały, że stan ekumenizmu za-
równo w Polsce, jak i na całym świecie, ma 
różne oblicza, w zależności od poszczegól-
nych środowisk i podjętych w nich wysił-
kach na rzecz ekumenizmu. 

Niestety, trzeba przyznać, że mało które 
środowisko może poszczycić się zdrowym 
i rzetelnym podejściem do sprawy ekume-
nizmu. Zazwyczaj dialog po prostu nie jest 
podejmowany. Bywa i tak, że wszelkie, 
choćby nikłe jego przejawy, szybko ulegają 
zniszczeniu przez brak zrozumienia jego 

wagi, brak otwartości, czy nawet nieprawi-
dłowe podejście do tworzenia i zachowania 
jedności. Dla niektórych chrześcijan eku-
menizm jawi się tu jako zagrożenie dla 
tożsamości i jedności ich właśnie Kościoła. 
Jest poza tym interpretowany jako próba 
szukania kompromisów jedynie w celu zna-
lezienia wspólnego zdania, bądź nawet 
w celu uniformizacji Kościoła. Takie patrze-
nie na ekumenizm jest nie tylko błędne, ale 
także krzywdzące. Ekumenizm nie polega 
bowiem na dochodzeniu do kompromisów. 
Celem jego poszukiwań jest Prawda. Praw-
da ta szukana w pokorze, otwartości, cier-
pliwości oraz miłości, prowadzi do odnale-
zienia dróg pojednania i jedności. To po-
szukiwanie polega na wymianie posiada-
nych darów, a także na analizowaniu roz-
bieżności, tego, co nas dzieli, byśmy wspól-
nie potrafili szukać rozwiązania tychże 
kwestii, co do których mamy odmienne 
zdania. Zapewne jest to często bolące i skła-
nia do nauki pokory, ale jest konieczną 
drogą. Trzeba jednak pamiętać, że czym 
innym jest kompromis szukany dla ugody, 
a czymś zupełnie innym jest prawda po-
szukiwana dla jedności. 

Nie można mówić o bratnim dialogu 
wśród chrześcijan, jeżeli brakuje pokory, 
miłości, prawdy, jeśli nie ma pokornego 
umiłowania prawdy. Powinno się to dziać 
nie tylko pomiędzy tymi, którzy ex professio 
zajmują się dialogiem ekumenicznym, lecz 
musi ogarnąć wszystkie i całe Kościoły, 
czyli ich hierarchię, duchowieństwo, teo-
logów, świeckich. Pragnienie jedności Koś-
cioła Chrystusowego i dążenie do niej ma 
być zadaniem wszystkich braci chrześcijan. 
Nikt nie powinien czuć się zwolniony 
z wysiłku postępowania na drodze do 
jedności. Ekumenizm nie jest bowiem 
przeznaczony jedynie dla wąskiego grona 
teologów zajmujących się nim niejako z za-
wodu. Dialog, jaki już u początku naszego 
wieku nawiązał się między wyznawcami 
Chrystusa, jest zadaniem i wezwaniem 
dla Kościoła Chrystusowego. Dotyczy to 
wszystkich, którzy do Kościoła należą, 
którzy są Kościołem. 

m & 

Scriptores Scholarum 1 1 5 



Anna Kulczycka 

„O odnowienie jedności troszczyć się 
ma caiy Kościół, zarówno wierni jak i ich 
pasterze, każdy według własnych sił, czy to 
w codziennym życiu chrześcijańskim, czy 
też w badaniach teologicznych i historycz-
nych. To staranie ujawnia już poniekąd 
istniejącą między chrześcijanami braterską 
łączność i prowadzi wedle Bożej łaskawoś-
ci do pełnej i doskonałej jedności [...] Nie 
ma prawdziwego ekumenizmu bez wew-
nętrznej przemiany. Bo z nowości ducha 
(por. Ef 4, 23) przecież, z zaparcia się 
samego siebie i z nieskrępowanego wyla-
nia miłości rodzą się i dojrzewają pragnie-
niajedności. Musimy więc wypraszać u Du-
cha Świętego łaskę prawdziwego umar-
twienia, pokory i łagodności w posłudze, 
ducha braterskiej wspaniałomyślności 
w stosunku do drugich". Tak wypowiedział 
się już w 1964 roku Sobór Watykański II 
w Dekrecie o ekumenizmie Unitatis redinte-
gratio (nr 5.7). 

Natomiast rzeczywistość pokazuje 
nam, jak daleko jesteśmy od wypełnienia 
powierzonych nam zadań. Owszem, wiele 
dzieje się w ekumenizmie na poziomie 
spotkań odpowiedzialnych komisji, hierar-
chii czy też teologów z bratnich Kościołów, 
jednak przeciętny, taki „odświętny", 
chrześcijanin mało wie, o co w ogóle 
w tym całym dialogu chodzi. Problematyka 
ekumeniczna dla wielu jest mało intere-
sująca lub wręcz zupełnie nie wzbudza 
zainteresowania. Co więcej, niektórzy są 
niemalże zgorszeni spotkaniami ekume-
nicznymi, wspólnymi nabożeństwami. Nie-
wiedza, ignorancja prowadzą tu do niezro-
zumienia. Ta niewiedza jest najczęściej nie-
zawiniona. Wciąż bowiem brakuje popula-
ryzatorskich publikacji na temat ekumeniz-
mu. Mało mówi się o dialogu bratnich 
Kościołów w naszych parafiach. Poza tym 
na studiach teologii również daje się zau-
ważyć pewien niedosyt spowodowany małą 
ilością godzin przeznaczonych na poznanie 
ekumenizmu. Być może pewnym ułatwie-
niem w dotarciu do większej ilości osób 
byłoby pismo współtworzone przez otwar-
tych i zaangażowanych ludzi z kilku Koś-

ciołów, którzy kompetentnie i w jasny, 
przejrzysty sposób przemawialiby do 
chrześcijan, wpływając dzięki temu na ich 
odpowiednią postawę w stosunku do dia-
logu. Jednak na razie to zainteresowanie 
w pozytywnym znaczeniu jest nikłe wśród 
wyznawców Chrystusa. A tymczasem „wie-
rzyć w Chrystusa znaczy pragnąć jedności; 
pragnąć jedności znaczy pragnąć Kościoła; 
pragnąć Kościoła znaczy pragnąć komunii 
łaski, która odpowiada zamysłowi Ojca, 
powziętemu przed wszystkimi wiekami" 
(L/t unum sint, 9). 

Prawosławny teolog Paweł Evdokimov 
pisał, że drogę Kościoła można przyrównać 
do drogi krzyżowej Chrystusa. Różnica jest 
taka, że nie trwa ona kilka godzin, lecz 
wiele wieków. Zapewne i droga ku pełnej 
jedności jest długa i uciążliwa, lecz przede 
wszystkim jest konieczna oraz możliwa do 
zrealizowania. W roku Jubileuszu droga ta 
jest zadana w szczególny sposób. Dobrze 
by było, gdyby „Jubileusz stał się okazją do 
owocnej współpracy w celu odkrycia tego, 
co łączy, a co z pewnością jest większe od 
tego, co nas jeszcze dzieli" (Jan Paweł II, 
Tertio millennio advenienter 16). Aby to się 
jednak dokonało, potrzeba chęci wszyst-
kich stron, potrzeba pokory i miłości od 
każdego, nie widziałam bowiem jeszcze 
owocnie i pomyślnie przeprowadzonej do 
końca rozmowy, w której nie byłoby dobrej 
woli wszystkich dialogujących. Ekumenizm 
jest piękną wymianą darów i prowadzi ku 
poszukiwaniu dróg jedności. 

Kościół Chrystusowy czeka nie tylko 
dialog z samym sobą, lecz z całym światem. 
Jego skuteczność zależy od tego, czy będzie 
to dialog całego chrześcijaństwa, czy jedy-
nie poszczególnych Kościołów z tymże 
światem. „W przeddzień trzeciego tysiącle-
cia trzeba nam przyspieszyć kroku ku do-
skonałemu i braterskiemu pojednaniu, 
abyśmy w przyszłym milenium mogli -
ramię przy ramieniu - świadczyć o zbawie-
niu wobec świata, który czeka na ten znak 
jedności" (Jan Paweł II, przemówienie pod-
czas spotkania ekumenicznego w Drohiczy-
nie, 10 czerwca 1999, nr 4) . 

1 1 6 Scriptores Scholarum 



Kilka słów młodej chrześcijanki o ekumenizmie 

Wszystkie powyższe „nieuczesane" myśli 
zrodziły się po lekturze dokumentów Koś-
cioła katolickiego na temat ekumenizmu, 
po przeżyciu Tygodnia Eklezjologicznego, 
rozmowach z Karolem oraz z mych długich 
i burzliwych poszukiwań nad sensem i ce-
lem istnienia ekumenizmu, od początkowej 
niechęci i braku zrozumienia, aż po za-

chwyt i radość. Droga jedności braci 
chrześcijan zależy od nawiązania dialogu 
pomiędzy jednym a drugim człowiekiem 
w obliczu miłości Boga. Dialog zaczyna się 
od przemiany serca. Może brzmi to morali-
zatorsko, może patetycznie, ale - mym 
skromnym zdaniem - trzeba, by stało się 
prawdą codzienną. 

117 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Pastor Marek Wółkiewicz 

Wielkanoc ekumeniczna. 
Nabożeństwo Aliansu 
Lubelskich Kościołów 

21.04.2000. 

lupia jeszcze 
Ifelsce takiej 

tradycji, jak na 
Zachodzie, 

gdzie między-
kościelne 
spotkania 
sq czymś 

i wpisanym 
w kalendarz 

regionu, 
ednak i to się 

ie-

/ 

Święta Wielkanocne. Moc skojarzeń. Nastrój szczegól-
ności. Autentyczna radość. Jest powód: osoba, która jest 
centrum wiary chrześcijanina - Jezus - wysuwa się na 
czoło wszystkich poczynań. On żyje, więc i ja mam 
nadzieję na życie wieczne. 

W okresie świątecznym spowalniamy codzienny roz-
pęd, cieszymy się czasem spędzonym z rodziną i bliskimi. 
Niektórzy robią rzeczy, na które kiedy indziej brakuje im 
albo czasu, albo nawet zwykłej chęci. Na przykład prze-
baczanie. Stwierdzamy w tych dniach, że łatwiej niż 
kiedykolwiek przychodzi nam luksus wyciągnięcia ręki 
do tych, co się nam narazili. Uśmiechamy się częściej 
i szczerze. 

Szczególność święta zmartwychwstania Jezusa jest 
właściwa zarówno dla katolika, prawosławnego, jak i pro-
testanta. Akurat ci z tych ostatnich, którzy są zrzeszeni 
w tzw. Aliansie Lubelskich Kościołów Ewangelicznych, 
obchodzili Wielki Piątek razem. Było to wydarzenie 
niezwyczajne choćby i z tego powodu, że Kościoły w Pols-
ce, nawet te mniejszościowe, mało się znają i nieczęsto 
spotykają. Nie ma jeszcze w Polsce takiej tradycji, jak na 
Zachodzie, gdzie międzykościelne spotkania są czymś 
normalnym i wpisanym w kalendarz regionu. Jednak i to 
się powoli zmienia. Aktualnie Kościoły mają szansę 
spotykać się na dwóch poziomach. Na jednym będą to 
ekumeniczne spotkania Kościołów zrzeszonych w Polskiej 
Radzie Ekumenicznej, na innym - spotkania tzw. Koś-
ciołów wolnych (ewangelicznych). Odnosi się wrażenie, 
że szczególnie w Lublinie Kościoły mają z sobą więcej niż 
gdzie indziej relacji na tych dwóch wzajemnie przenikają-
cych się poziomach. 

Wrócę do ostatniego spotkania Kościołów w ramach 
wspomnianego powyżej Aliansu Lubelskich Kościołów 



Wielkanoc ekumeniczna 

Ewangelicznych. Może nie wszyscy wiedzą, 
kto do niego należy. Wymienię: Kościół 
Ewangelicznych Chrześcijan, Kościół Chrześ-
cijan Wiary Ewangelicznej, Kościół Chrześci-
jan Baptystów, Kościół Zielonoświątkowy, 
Wspólnota Chrześcijańska „Pojednanie". 
Z Aliansem współpracuje również Wspól-
nota Chrześcijańska „Hosanna" oraz 
Chrześcijańskie Stowarzyszenie Akademic-
kie (w skrócie ChSA). Niektórzy z cieka-
wością pytają, co może łączyć te w gruncie 
rzeczy różne Kościoły. Niech wystarczy 
fakt, iż u podstaw leży wspólne wyznanie 
wiary. Brzmi ono tak: 

Pismo Święte najwyższym autorytetem 
w sprawach wiary i życia. 

Zbawienie jedynie z łaski Bożej, przez 
wiarę w Chrystusa. 

Wiara w Trójjedynego Boga - Ojca, Syna 
i Ducha Świętego. 

* 

Nabożeństwo Wielkopiątkowe odbyło 
się w nowocześnie zaprojektowanej kaplicy 
Kościoła Zielonoświątkowego przy ul. Ta-
tarskiej 5. Sala była wypełniona po brzegi. 
Jest to dowód na to, że wierzący chcą w ten 
dzień wyrazić przed Bogiem swą wdzięcz-
ność, ale też, że cenią sobie bycie razem. 
Program był urozmaicony i nikt się nie 
nudził. Dużo muzyki i śpiewu na początek. 
Wypada zaznaczyć, że śpiew w ewangelicz-
nych Kościołach odgrywa niebagatelną ro-
lę. Tzw. „uwielbienie" przed czytaniem 
Słowa Bożego i kazaniem ma przygotować 
słuchaczy do tego, co jest dla protestantów 
najważniejsze - do absorbowania Pisma 
Świętego. Wiadomo, że można słuchać 
i nie słyszeć. Dlatego serce ma być otwarte, 
a umysł gotowy do słuchania Dobrej No-
winy. Sprawia to żywy śpiew chwały i dzięk-
czynienia, połączony z głośną modlitwą. Po 
takim przygotowaniu serc i ducha, łatwo 
było partycypować w Wieczerzy Pańskiej 
(komunii), która tego dnia obchodzona jest 
przez wszystkie Kościoły ewangeliczne. 
(Tak na marginesie, Wieczerza Pańska ob-
chodzona jest przez nich zwykle raz w mie-
siącu.) Na stole komunijnym chleb i wino. 
Przy stole pastor Marek Wółkiewicz (Koś-

ciół Zielonoświątkowy). Na wzór Ostatniej 
Wieczerzy, celebrowanej przez samego Pa-
na, jest ona świętowana także u chrześcijan 
spod znaku Aliansu pod dwiema postacia-
mi: chleba i wina. Chrześcijanie ewangeli-
kalni nie uważają, że w tym momencie 
spożywają przemienione ciało Chrystusa, 
ale jest to dla nich przede wszystkim po-
wód do rozpamiętywania mąk Pana na 
Krzyżu. Przyznają jednak również, że ko-
rzystanie z tej Pamiątki jest dla nich pod-
stawą do odebrania od Boga szczególnych 
łask, np. łaski uzdrowienia, gdyż jest na-
pisane w Pierwszym Liście Piotra 2, 24: 
„...jego sińce uleczyły was" (wg Biblii War-
szawskiej). 

Nabożeństwo dochodzi do momentu 
zwiastowania Słowa Bożego. Kaznodzieja 
Piotr Jaruga (Wspólnota Chrześcijańska 
„Pojednanie") krótko przedstawia wiele 
błogosławieństw wynikających dla człowie-
ka z faktu śmierci i zmartwychwstania Gło-
wy Kościoła - Jezusa Chrystusa. Jest to 
głównie możliwość przebaczenia grzechów, 
ale nie tylko. Jezus obiecuje dla swoich 
naśladowców moc do prowadzenia odmie-
nionego życia, które da poczucie radości 
i realność zwycięstwa nad problemami, 
jakie niesie ze sobą codzienność, a także 
pozwoli wywierać pozytywny wpływ na 
swoje otoczenie. Słuchanie przepowiadane-
go Słowa Bożego to jak karmienie się dobrą 
strawą, która ma dać siłę do życia i poboż-
ności. Przeczytane z Biblii obietnice Boże 
będą zapamiętane, by w odpowiedniej 
chwili życia sięgnąć po nie i otrzymać po-
moc od ich Autora, który wysłuchuje chęt-
nie każdego, kto się do Niego zwraca. 
Często jednak ludzie nie proszą Boga, bo 
nie znając Biblii nie wiedzą, że mogą o jakąś 
konkretną rzecz poprosić. 

Po wysłuchaniu Słowa Bożego tchnące-
go nadzieją i łaską mogliśmy jeszcze to 
wyśpiewać. Pięknie, z uczuciem i przeko-
nująco poprowadziła nas w tym studentka 
katowickiej Akademii Muzycznej - Renata 
Wółkiewicz, intonując pieśń Cudowna Boża 
łaska, która znana jest bardziej w angielskiej 
wersji językowej, jako Amazing Grace. Wy-

Scriptores Scholarum 1 1 9 



Pastor Marek Wółkiewicz 

konawczyni akompaniował na fortepianie 
Paweł Marczewski, członek zespołu The 
Company. 

Treści wspólnego nabożeństwa dopeł-
niło misterium pasyjne pt. Józef z Arymatei. 
Przedstawienie przygotowały wspólnie 
dzieci z kilku Kościołów (Kościół Chrześ-
cijan Baptystów, Kościół Chrześcijan Wiary 
Ewangelicznej i Kościół Zielonoświątko-
wy). Historia oparta została na wątku pa-
syjnym z Ewangelii dotyczącym ostatnich 
dni życia Chrystusa, z wyeksponowaniem 
dramatu sądu nad Sprawiedliwym, którego 
śmierci domagali się Żydzi, a rzymski na-
miestnik Piłat wydał na najokrutniejszą 
śmierć na krzyżu. Gdy po okropnych mę-
czarniach Skazany zmarł, to właśnie tytuło-
wy Józef z Arymatei - bogaty człowiek 
i skryty wyznawca Jezusa - zdobył się na 
odwagę i poprosił Piłata o przyzwolenie 
zdjęcia Jezusa z krzyża, by po namaszczeniu 
specjalnymi olejami i wonnościami umieś-
cić go w nowym, wykutym w skale grobow-
cu. Był też Żydem, ale potrafił mieć własne 

zdanie i nie poddał się presji zazdrosnych 
przełożonych Synagogi, którzy podżegali 
tłum, by krzyczał: „Ukrzyżuj, ukrzyżuj!". 
Za mocno cenił nauki tego Świętego, a też 
i najprawdopodobniej był świadkiem przy-
najmniej jednego cudu dokonanego przez 
„niezwykłego Rabina", który tak mocno 
kochał Boga, że nazywał go swoim Ojcem. 
Nie słabły oklaski dla młodych aktorów, nie 
zabrakło słów podziękowania dla głównego 
reżysera - pastora Zbyszka Rutkowskiego 
(Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicz-
nej). 

Ekumeniczne nabożeństwo modlitwą 
błogosławieństwa zakończył pastor Henryk 
Kufeld (Kościół Chrześcijan Baptystów). 

Długo jeszcze po nabożeństwie kaplica 
oraz kuluary rozbrzmiewały, głosami pro-
wadzonych rozmów. Nie rozmawiano jed-
nak o różnicach doktrynalnych, a raczej 
odkrywano z entuzjazmem, jak wiele nas 
łączy i... cieszono się już myślą o następnym 
spotkaniu jesienią. 

IffillllP 

MM Wm 

MHHm :!!!Ili 
l i i * WMSm 

r r m H H E ! 
» * 

-r 

Kaplica Kościoła Zielonoświątkowego w Lublinie, ul. Tatarska 5 
fot. M. Orłowski 

1 2 0 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Edyta Zarzycka 

Jedna tęc 

Nabożeństwo 
w Polskim 

wiele barw. 

w Lublinie: 1 

każdy jest po-
niekąd niepo-

radny poza 
swoją formą 

< r w wiasme 

wiary, chrzest 
* W* # * » ie Trone-

dynego Boga 
i owo pragnie-
nie poznania, 

tość na siebie. 

Czwarty rok trwają w Lublinie ekumeniczne spotkania 
modlitewne, na których gromadzą się przedstawiciele 
różnych Kościołów chrześcijańskich: katolicy, prawosław-
ni, protestanci. Spotkanie majowe miało miejsce w cerkwi 
prawosławnej... miejscu, gdzie - jak już wysłannicy 
Włodzimierza, księcia kijowskiego, spostrzegli - odda-
wana jest chwała Bogu, miejscu, gdzie ludzie mogą 
doświadczyć przedsmaku nieba: „Nie wiedzieliśmy, czy 
jesteśmy w niebie, czy na ziemi, gdyż na ziemi nie 
spotyka się takiego piękna wiedzieliśmy jedno: że 
Bóg przebywa tu z ludźmi"1. 

Przez wzgląd na niedawno obchodzone święto Zmar-
twychwstania Pańskiego, odprawiane nabożeństwo skon-
centrowane było wokół tajemnicy Wielkiej Nocy. Niewi-
doczny dla uczestników chór wykonywał w języku staro-
cerkiewno-słowiańskim pieśni z liturgii Wieczerni Wiel-
kanocnej. Zgromadzeni chrześcijanie w głębokim milcze-
niu chłonęli dźwięki, zapach kadzidła, grę świateł i barw 
ikonostasu... Akcja liturgiczna w prawosławnej cerkwi 
jest niezależna od uczestnictwa wiernych, skoncentrowa-
na na uwielbieniu Niepojętej Trójcy, przy pewnym ukry-
ciu tych, którzy chwałę Bogu oddają - chóru, o którego 
obecności świadczą pieśni sakralne, z których słowa 
najbardziej zrozumiałe i najczęściej intonowane wysła-
wiają Boga - Ojca, Syna i Świętego Ducha. Kapłan ukryty 
za ikonostasem, w miejscu czczonym jako najświętsze, 
wchodzi w dialog uwielbienia z chórem, dokonując przy 

m 
o 

II 
S 3 m 

s 
© 

1 P. Evdokimov, Sztuka ikony. Teologia piękna, Warszawa 1999, s. 16. 

121 



Edyta Zarzycka 

tym rytualnych czynności: okadzenia, ucz-
czenia Świętej Księgi... I właśnie to ukrycie 
- chóru i kapłana - każe nam myśleć o Bogu 
ukrytym, ale obecnym; daje przeczucie rze-
czywistości nadprzyrodzonej. 

Ewangelia wg Świętego Jana (20, 19-
29), czytana przez ks. Andrzeja Łosia w ję-
zyku polskim, mówiła o przyjściu Pana, 
pomimo drzwi zamkniętych, z darem po-
koju, tchnieniem Ducha Świętego i ku za-
radzeniu niedowiarstwu Tomasza, który 
potrzebował zobaczyć, dotknąć Zmar-
twychwstałego... 

Na tle szeroko otwartych carskich wrót, 
w centrum barwnego ikonostasu, słowem 
pełnym mądrości, doświadczenia wiary i ot-
wartości ku jedności tych, którzy Imię tego 
samego Boga wysławiają, przemawiał pas-
tor Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego -
Roman Pracki. Wiara - mówił - to „cnota 
najbardziej ulotna, która z jednej strony 
napawa wierzącego «bojaźnią i drżeniem» 
wobec przeczuwalności bliskości Boga, 
z drugiej zaś wymaga od niego «męstwa 
bycia», wierności Bogu, gdy Ten wydaje się 

przed człowiekiem ukrywać, jest niedosię-
gły dla ludzkich zmysłów, także dla zmysłu 
wiary". 

Czy doświadczenie trudu wiary, czasem 
braku wiary, nie jest wspólne, a przez to 
i jednoczące dla wszystkich chrześcijan? 

Protestanci, prawosławni, katolicy... za-
słuchani, rozmodleni. 

Nie obrządek nas jednoczy - każdy jest 
poniekąd nieporadny poza swoją formą 
liturgii - ale właśnie doświadczenie wiary, 
chrzest w imię Trójjedynego Boga i owo 
pragnienie poznania, serdeczne skupienie 
i otwartość na siebie. Doświadczyć tego 
można było także po nabożeństwie, gdy 
zaproszeni przez gospodarza, pod pretek-
stem poczęstunku, mogliśmy wypowie-
dzieć swoją radość, niepokoje, nadzieje. 

Delikatna to roślina - ekumenizm; dużo 
troski, łagodności, cierpliwości, wzajemne-
go wsłuchania potrzeba, by pozbyć się 
lęków, podziałów na bliższych i dalszych 
Panu Bogu, by nauczyć się razem żyć, 
akceptując swoje tradycje i ucząc się jedni 
od drugich tego, co uobecnia Boga. 

mm 

issf 
pi 

'imd^. 

m 

KS 
m 

Cerkiew Katedralna Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego w Lublinie, ul. Ruska 15 
fot. M. Orłowski 

122 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Joanna Betlejewska 

na 

n a c z y m a c 
Garść refleksji zainspirowanych 
nabożeństwem ekumenicznym 
w Kościele Polskokatolickim 
w Lublinie: 14.06.2000. 

Lublin jest bogaty w różnorodność chrześcijańskich Koś-
ciołów Tu nie tylko mówi się o ekumenizmie, ale i stara 
się go realizować. Jak co miesiąc, także i w czerwcu 
odbyło się jedno z nabożeństw ekumenicznych - wspólna 
modlitwa o zjednoczenie dzieci Bożych. Co nam dało? 
Wiele treści do przemyślenia - zwłaszcza po wysłuchaniu 
homilii ks. prof. Wacława Hryniewicza z Instytutu Eku-
menicznego KUL... 

„Aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we 
Mnie, a Ja w Tobie../' (J 17, 21) . 

Podział w Kościele to wielka tajemnica, nad którą 
jesteśmy zmuszeni ciągle się zastanawiać. Tak trudno 
zrozumieć jego źródło. Jan Paweł II mówi o dwóch 
możliwych przyczynach takiej sytuacji. Z jednej strony -
podział to zapewne gorzki owoc ludzkiego grzechu, ale 
z drugiej - może nie było innego sposobu, aby odkryć, 
zrozumieć i docenić całe bogactwo Ewangelii. Tajemnica 
braku jedności dotyczyła już przecież Kościoła pierwot-
nego. Syn Boży, Zbawiciel prosił o to, „aby wszyscy 
stanowili jedno" 0 17, 21). Wiedział o tym, że jedność 
nigdy nie będzie czymś oczywistym, że Jego uczniowie 
będą musieli jej szukać i o nią walczyć. I nie chodziło tu 
o walkę między sobą, ale o walkę z własną słabością, 
kruchością tak namacalną, jak kruchość glinianego na-
czynia. 

Bogu zależy na jedności między swoimi dziećmi -
przecież tak wiele troski jest w modlitwie Chrystusa za 
przyszły Kościół. Troski tak dla Niego charakterystycznej 
- tak, jak wtedy, gdy zastanawiał się głęboko nad tym 

o wyłącznym 
posiadaniu 

prawdy 
nie pozwoliło 

jedności. 

możliwość 

© m w * 
o 
N 
m 
S m 

•matm 
mm* 

p C t 

•2, 
s s 

J M 
0 

m 
s 
N 

m 
1 
3 

JA w 

s m m 

123 



Joanna Betlejewska 

z czym porównać Królestwo Boże, lub 
w jakiej przypowieści je przedstawić, abyś-
my zrozumieli jego tajemnicę. Chrystuso-
wa troska jest wielka jak świat... 

W Zbawicielu zostaliśmy oddani 
w opiekę Bogu Ojcu. Ale nie była ona tą, 
która miałaby nas zabrać z tego świata, lecz 
tą, która miała nas ustrzec od złego (por. J 
17 ,15) . Mimo tego, że znajdujemy się w tak 
niezwykłych dłoniach, nie udało się nam 
uniknąć zła podziału. Tu znów wchodzimy 
w tajemnicę glinianych naczyń, którymi 
jesteśmy. Takimi są także - jak mówi ks. 
W. Hryniewicz - nasze Kościoły. A przecież 
zostało nam w nich powierzone największe 
misterium - misterium Bożej obecności, 
Bożego oddania, Bożej miłości. Aż niemoż-
liwy wydaje się podział - dlaczego więc 
zaistniał? 

Tak jak Bóg pozwolił na ludzki grzech, 
bo zbyt mocno człowieka ukochał, aby go 
zniewolić (nawet swoją miłością), tak samo 
pozwolił mu wybrać drogę, która doprowa-
dziła do zachwiania jedności. Zawsze ma-
my wolną wolę, możliwość wyboru, powie-
dzenia „tak" lub „nie" - i to jest jeden 
z największych Bożych darów. Problem za-
czyna się, gdy źle go wykorzystujemy. Cho-
ciaż należy zaznaczyć, że podziały często 
nie były jedynie wyrazem złej woli człowie-
ka. Wręcz przeciwnie - nieraz towarzyszyło 
ludziom przekonanie, że stają w obronie 
jakichś prawd, wartości. Dopiero utwier-
dzenie się w zdaniu o wyłącznym posiada-
niu prawdy nie pozwoliło na zachowanie 
jedności, przekreślało możliwość akceptacji 
różnorodności. Nagle jedyną drogą wyjścia 
stało się wykluczenie ludzi postrzegających 
coś inaczej... 

„Oby się tak zespolili w jedno, aby 
świat poznał, żeś Ty Mnie posłał i żeś Ty 
ich umiłował, tak jak Mnie umiłowałeś" 
0 17, 23) . 

Tak jak po grzechu pierworodnym czło-
wiek nie został sam, tak i nie zostanie sam 
teraz, w podzielonym Kościele. Chrystus 
pokazał drogę, którą trzeba iść. Jest nią 
Duch Święty - Orędownik, Pocieszyciel. 

Nasze Kościoły przyzywają Go i swoim 
pięknem na miarę wierności Ewangelii 
i swoją marnością, która wyraża się prze-
cież także w braku jedności. Bo cały prob-
lem polega na tym, że sprawa zjednoczenia 
nie jest i nie może być tylko owocem 
ludzkich wysiłków. Owszem, one są ważne, 
bo przecież mamy świadczyć, aby świat 
poznał i uwierzył. Ale, gdy patrzymy na 
pojednanie między Kościołami tylko od 
naszej ludzkiej, „glinianej" strony, to trak-
tujemy problem bardzo powierzchownie. 
Tak naprawdę dzieła zjednoczenia dokonu-
je przecież Duch Święty, który „wieje kędy 
chce", wybierając czas, w którym, także od 
strony ludzkiej, proces jedności będzie wy-
starczająco dojrzały. 

Wieki podziałów uczą nas, wbrew po-
zorom, bardzo wiele. Bo przecież łatwo 
tworzyć jedną, niepodzielną wspólnotę, 
gdy wszyscy mają identyczne zdanie. Prob-
lem odkrywamy dopiero wów.czas, gdy po-
jawia się różnorodność. I właśnie akcepta-
cji, zrozumienia i pokory, jak widać, ciągle 
musimy się uczyć. Jan Paweł II w Przekroczyć 
próg nadziei pisze, iż trzeba, aby rodzaj 
ludzki dochodził do jedności przez wielość, 
aby uczył się być jednym Kościołem w plu-
ralizmie form myślenia i działania, kultur 
i cywilizacji. Ale oczywiście nie może to być 
usprawiedliwieniem dla coraz dalej idących 
podziałów. Musi przyjść czas, aby objawiła 
się jednocząca miłość. Wiele wskazuje na 
to, że żyjemy w tym właśnie czasie... 

Wielki Jubileusz Roku 2000 podkreśla 
konieczność pojednania. I nie chodzi tu 
tylko o oficjalne wystąpienia (choć takie są 
niezwykle potrzebne i zapewne stają się 
impulsem do dalszych działań), lecz jeszcze 
bardziej o naszą wewnętrzną postawę. 
Trzeba mieć świadomość tego wszystkiego, 
w czym my, będąc chrześcijanami różnych 
wyznań, nie ustrzegliśmy się od złego. 
Próbować mieć otwarte oczy i serca, gdyż 
tylko taka postawa pozwoli współczuć, ro-
zumieć i uczyć się od siebie nawzajem. 
Droga do jedności nie jest łatwa, jednak 
przecież dużo więcej nas łączy niż dzieli. 

1 2 4 Scriptores Scholarum 



Skarb w glinianych naczyniach" 

Dlatego konieczna jest wspólna modlitwa 
i głębokie nawrócenie. 

Duch Święty wlewa w nasze serca prag-
nienie pojednania, a ta nadzieja przecież 
zawieść nie może (por. Rz 5, 5). Nasza 
nadzieja na jedność chrześcijan znajduje 
swe Boskie źródło w jedności Trójcy Świę-
tej - Ojca i Syna, i Ducha Świętego. Jak 

pisze Jan Paweł II w swojej ekumenicznej 
encyklice, wierzyć w Chrystusa znaczy 
pragnąć jedności; pragnąć jedności znaczy 
pragnąć Kościoła; pragnąć Kościoła znaczy 
pragnąć Komunii łaski, która odpowiada 
zamysłowi Ojca, powziętemu przed wszyst-
kimi wiekami. Taki jest właśnie sens mod-
litwy Chrystusa ut unum sint. 

m 
BE e 
N 
m 

m 
s f 

ImMBB 

5S 
iyi 

Parafia Kościoła Polskokatolickiego w Lublinie, ul. Kunickiego 9 
fot. M. Orłowski 

125 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jadwiga Łucja Skierczyńska 

Czym jest dla mnie 
ekumenizm? 

Jestem emerytowanym pracownikiem naukowym - fizy-
_ w kiem, który w ostatnim etapie swojej ziemskiej piel-

M o j o W i z j a grzymki głęboko zanurzył się w problematykę dotyczącą 

ekumenizmu. relig1 . , ... . . . 
Nie potrafię powiedzieć, od kiedy zaczęłam intereso-

wać się - a właściwie pasjonować - ruchem ekumenicz-
nym. Na pewno nie był to jakiś określony moment 
w moim życiu, ani też nie odegrało tu roli żadne 

H O wyjątkowe zdarzenie, które utrwaliłoby się w mojej pa-
mięci. Po prostu, z dojrzewaniem mojego chrześcijaństwa 
dojrzewała jednocześnie świadomość haniebnego stanu 
rozdarcia Kościoła, i powoli wzrastało we mnie przeko-
nanie o potrzebie działania na rzecz jedności. 

Zdaję sobie sprawę, że bardzo wielu ludzi nie dostrze-
ga problemu w fakcie podziału chrześcijaństwa. Wydaje 
mi się, że ruch ekumeniczny zupełnie nie interesuje 
przeciętnego chrześcijanina w Polsce. Czy tak jednak być 
powinno? Podzielam tu zdanie, jakie usłyszałam podczas 
ostatniego Tygodnia Modlitw o Jedność Chrześcijan w Lu-
blinie, w pięknej homilii ks. prof. Andrzeja Szostka -
Rektora KUL. Ks. Rektor przypomniał zgromadzonym 
ewangeliczną przypowieść o synu marnotrawnym, i synów 
dobrego ojca przyrównał do chrześcijan z rozdzielonych 
Kościołów (zaznaczając, że nie utożsamia żadnego z synów 
z określonym Kościołem). Postawa starszego syna - pod-
kreślił - jest całkowicie nieewangeliczna. Wzorem Boga 
Ojca, którego mamy naśladować w doskonałości (por. Mt 
5, 48), każdy chrześcijanin powinien boleć nad rozłąką 
oraz tęsknić za pojednaniem braci. 

Czy ta tęsknota - o której mowa w homilii - pulsuje 
w sercach tych, którzy tak tłumnie śpieszą na niedzielną 
Eucharystię do naszych kościołów? Czy ktoś stara się 
rozpalić w ich sercach uczucie bólu z powodu kompro-
mitujących nas, chrześcijan, podziałów? Obawiam się, że 
nie. Na modlitewne spotkania organizowane w Lublinie 

126 



Czym jest dla mnie ekumenizm? 

w Tygodniu Modlitw o Jedność Chrześcijan 
przychodzi bardzo niewiele osób. Na kon-
tynuujące ów Tydzień nabożeństwa ekume-
niczne, które odbywają się kolejno w róż-
nych lubelskich Kościołach w ciągu całego 
roku, uczęszcza tylko mała grupka. Jak 
zainteresować ludzi zagadnieniem ekume-
nizmu? Jak rozbudzić potrzebę tęsknoty za 
jednością? Może warto byłoby rozpocząć 
jakąś ekumeniczną, a więc wspólną dla 
wszystkich Kościołów, działalność charyta-
tywną, i poprzez nią umocnić i rozszerzyć 
krąg zainteresowanych budowaniem jed-
ności? Paru entuzjastów tego ostatniego 
pomysłu w styczniu 1999 r. postanowiło 
założyć stowarzyszenie charytatywne. 
Ogłosiliśmy termin założycielskiego zebra-
nia (21 stycznia, czwartek) i modliliśmy 
się: „Panie, jeżeli Ty chcesz, aby takie 
ekumeniczne stowarzyszenie zaistniało, 
spraw, aby na zebranie przyszła dostateczna 
liczba osób". Zgodnie z ustawą o stowarzy-
szeniach minimalna liczba osób na założy-
cielskim zebraniu wynosi 15. Czy przyjdzie 
aż tylu? Czy znajdzie się aż taka liczba 
zwolenników charytatywnej pracy? Przyszło 
dokładnie 15 osób!; uznaliśmy to za znak 
Bożego błogosławieństwa. Ustaliliśmy, że 
stowarzyszenie będzie miało nazwę Ekume-
niczne Stowarzyszenie Charytatywne „UNI-
TAS", i że będziemy zajmować się głównie 
dziećmi z rodzin żyjących w nędzy. Wybra-
liśmy zespół do opracowania statutu i po-
stanowiliśmy przeprowadzić rozeznanie po-
trzeb terenu i najbardziej efektywnych form 
niesienia pomocy. 

Zatwierdzenie Stowarzyszenia uzyska-
liśmy dopiero w maju 1999 roku. Wtedy też 
wiedzieliśmy już dokładnie, jakie są palące 
potrzeby naszego miasta: opiekuńczo-wy-
chowawcze świetlice! Dużo dzieci jest nie-
dożywionych, wiele z nich nie posiada 
niezbędnych przyborów szkolnych, ale naj-
większą bolączką jest brak właściwej opieki 
nad dziećmi w godzinach pozalekcyjnych. 
Zmorą miasta - szczególnie dzielnic ubo-
gich, gdzie żyje dużo rodzin patologicznych 
i uzależnionych od alkoholu - są gromady 
dzieciaków, które jak bezdomne koty włó-

czą się po podwórkach i śmietnikach. Lada 
dzień mogą stać się groźne dla otoczenia, 
tworząc gangsterskie bandy. Koniecznie 
trzeba się nimi zająć! 

Do 30 września 1999 r. (data ta okreś-
lała ostateczny termin złożenia do Urzędu 
Miejskiego w Lublinie wniosków o dotacje 
na działalność świetlic już uprzednio za-
twierdzonych przez Wydział Oświaty i Wy-
chowania) utworzyliśmy 7 grup świetlico-
wych. Niektóre z nich miały identyczne 
adresy, ponieważ czasami w tym samym 
budynku znajdowała się szkoła podstawo-
wa i gimnazjum, toteż - mimo iż zajmo-
wały one oddzielne lokale i miały różne 
wychowawczynie - Urząd Miejski zatwier-
dzał je jako jedną świetlicę. W rezultacie 
mieliśmy 5 świetlic, w których obejmowa-
liśmy opieką 175 dzieci (7 grup x 25 osób = 
175). Muszę szczerze wyznać, że procedura 
otwierania świetlic nie była łatwa, i że 
w organizacyjnej gorączce popełniliśmy 
wiele błędów i nietaktów. Przepraszaliśmy 
później pewne osoby, jednak niemiła pa-
mięć o niektórych incydentach pozostała. 
Najgorsze było jednak przed nami. Przy 
okazjach prezentacji naszego Stowarzysze-
nia odkrywaliśmy, że katolickie społeczeń-
stwo jest bardzo mało tolerancyjne. Nie-
których rozmówców (nawet dyrektorów 
szkół!) niezwykle bulwersował na przykład 
fakt, że Kościołami nazywamy Wspólnoty: 
metodystów, baptystów, zielonoświąt-
kowców itp. Nasz projekt odwiedzania 
z dziećmi świątyń należących również do 
wyznań niekatolickich wzbudził bardzo po-
ważne podejrzenia o prozelityzm. Zaczęły 
krążyć pogłoski, że jesteśmy groźni dla 
katolickich rodzin i ta „nagonka", połączo-
na z usuwaniem świetlic „UN1TAS" ze 
szkolnych lokali, zmusiła nas do poważne-
go zastanowienia się, czy w tej atmosferze 
kontynuowanie naszej pracy z dziećmi ma 
sens. Kilka następnych zdarzeń i rozmów 
(zbyt obszernych, aby opisywać je w tym 
miejscu) ukazało nam wyjście z tej sytuacji. 
Zaczęliśmy szukać katolickiego stowarzy-
szenia, które przejęłoby prowadzenie 
świetlic. Po długich staraniach i rozmowach 

m & 
o m 
m 

m 

m mm 
mm m 
u 

§ 
s 

e m 
N 

Scriptores Scholarum 1 2 7 



Jadwiga Łucja Skierczyńska 

z przedstawicielami różnych organizacji 
katolickich, prowadzenia założonych przez 
nas świetlic od 1 marca 2000 r. podjęła się 
katolicka Fundacja Duszpasterstwa Biblij-
nego „Metanoia". 

Czym ma obecnie zajmować się Stowa-
rzyszenie „UNITAS"? Jeszcze nie wiemy, 
ale projektów jest wiele. Dotyczą one za-
równo różnych działań o charakterze kultu-
ralno-oświatowym, jak i charytatywnym. 
Przebyte doświadczenia ukazują nam, że 
potrzeba bliższego zapoznania lubelskiego 
środowiska z ekumenizmem jest znacznie 
większa, aniżeli nam się to niegdyś wyda-
wało. Ekumeniczna edukacja naszego 
społeczeństwa - co należy mocno podkreś-
lić - jest niezwykle istotna w związku 
z wchodzeniem Polski do Unii Europej-
skiej. Europa jest dziś bardzo różnorodna 
pod względem religijnym i nikt tam nie 
patrzy źle na tych, którzy nie uczęszczają na 
katolickie Eucharystie. W państwach Za-
chodu istnieje cały wachlarz ruchów 
i wspólnot o charakterze ekumenicznym. 
Jeżeli już dziś nie nauczymy się zdrowego 
krytycyzmu, tolerancji i szacunku dla czło-
wieka o innych religijnych poglądach i trak-
towania go jak równego sobie, to jutro 
trudno będzie nam z nim współpracować 
i utrzymywać bliskie towarzyskie kontakty. 
A do takiej współpracy i kontaktów 
wkrótce zmusi nas samo życie. 

Najskuteczniejszym apelem o włączanie 
się do ekumenicznego ruchu jest na pewno 
przypominanie żarliwej modlitwy o jedność 
samego Jezusa: „Aby wszyscy stanowili 
jedno, jak Ty, Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, 
aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat 
uwierzył, żeś Ty Mnie posłał" 0 17, 21). 
Duże znaczenie dla katolików powinny po-
siadać również wypowiedzi i zachęty Sobo-
ru Watykańskiego II: 

- „[...] brak jedności jawnie sprzeciwia 
się woli Chrystusa, jest zgorszeniem dla 
świata, a przy tym szkodzi najświętszej 
sprawie przepowiadania Ewangelii wszel-
kiemu stworzeniu" (DE 1); 

- „obecny Sobór święty zachęca wszyst-
kich wiernych Kościoła katolickiego, by 

rozeznając znaki czasu pilnie uczestniczyli 
w dziele ekumenicznym" (DE 4). 

Na zakończenie pragnę podzielić się 
moją osobistą wizją pojednania chrześcijan. 

Zgodnie z ustaleniami Soboru Waty-
kańskiego II, przy zestawianiu doktryn na-
leży pamiętać „o istnieniu porządku czy 
hierarchii prawd w nauce katolickiej, po-
nieważ różne jest ich powiązanie z zasadni-
czymi podstawami wiary chrześcijańskiej" 
(DE 11). Podstawową prawdą nauki Chrys-
tusa jest, w moim rozumieniu, prawda 
0 konieczności nawrócenia się i naśladowa-
nia Go, czyli realizacji nakazu miłości Boga 
1 człowieka. Nakaz ten jest niewątpliwie 
fundamentem obecnych spotkań przedsta-
wicieli Kościoła katolickiego z braćmi w sy-
nostwie Abrahama: Żydami i muzułmana-
mi. Uważam, że jeżeli otwieramy się na 
Żydów i muzułmanów, tym bardziej po-
winniśmy otworzyć się na tych, którzy 
jakkolwiek nie zawsze w ten sam sposób 
jak katolicy pojmują Ewangelię, „to mimo 
wszystko pragną oni tak jak i my mocno 
trwać przy Chrystusowym Słowie jako 
źródle cnoty chrześcijańskiej i dać posłuch 
apostolskiemu nakazowi: Wszystko cokol-
wiek uczynicie w słowie albo uczynku, 
wszystko w imię Pana Jezusa Chrystusa 
czyńcie, dziękując przez Niego Bogu Ojcu 
(Kol 3, 17). Stąd ekumeniczny dialog moż-
na zacząć od moralnego zastosowania 
Ewangelii" (DE 23). Mam tu na uwadze 
dialog również z tymi, którym Bóg nie dal 
łaski wiary we wszystkie ustalone na sobo-
rach dogmaty. Pamiętajmy, że wśród nich 
byli tacy żarliwi wyznawcy Chrystusa, jak 
Izaak Newton, Albert Schweitzer i wielu 
innych. 

A zatem moja wizja ekumenizmu, to 
dążenie do jedności opartej na szeroko 
pojętej tolerancji doktrynalnej i głębokiej 
ewangelicznej miłości. Nadzieję na realiza-
cję tak rozumianej jedności pokładam -
łącznie z całym Kościołem - w modlitwie 
Chrystusa. „A nadzieja zawieść nie może, 
ponieważ miłość Boża rozlana jest w ser-
cach naszych przez Ducha Świętego, który 
został nam dany" (Rz 5, 5). 

1 2 8 Scriptores Scholarum 





Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Mariusz Orłowski 

Kościół Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej 
jako jeden z przedstawicieli 
ruchu zielonoświąt 
w Polsce 

Przed II wojną 
światową 

Kościół 
Chrześcijan 

Wiary 
Ewangelicznej 

liczył ok, 20 tys, 
wiernych 

i mniej więcej 
500 zborów 
(parafii). Po 

drugiej wojnie 
światowej jego 

liczebność, 
m. in. w związku 

ze zmianą 
granic, 

znacznie 
zmalała. 

Wstęp 
Kościół Rzymskokatolicki w Polsce obejmuje 95% lud-
ności (za swego członka uważając każdego ochrzczonego 
w tym wyznaniu). Z tego powodu istnienie innych 
wyznań chrześcijańskich (i nie tylko) w naszym kraju 
wydaje się być z socjologicznego punktu widzenia zjawis-
kiem marginalnym, aczkolwiek niewątpliwie bardzo cie-
kawym. Działalność wielu Kościołów i Wspólnot kościel-
nych w Polsce nie doczekała się, jak do tej pory, głębszych 
analiz naukowych. Rzetelne opracowania naukowe i po-
pularnonaukowe dotyczące wyznań mniejszościowych 
należą do rzadkości, a brak takich publikacji sprawia, że 
wiedza przeciętnego Polaka na ten temat utrzymuje się na 
żenująco niskim poziomie. Nie potrafi on z reguły od-
różnić sekt od Kościołów mniejszościowych, powszech-
nie uznawanych w innych krajach za ortodoksyjnie 
chrześcijańskie. Do Kościołów takich należą w Polsce 
m.in. Kościoły (i Wspólnoty kościelne) wywodzące się 
z tzw. ruchu zielonoświątkowego. Jeden z nich to Kościół 
Chrześcijan Wiary Ewangelicznej. 

Zielonoświątkowcy 
- ruch wolnokościelny 
Większość badaczy dziejów Kościoła uznaje dychotomiczny 
podział Kościołów chrześcijańskich na tzw. Kościoły histo-
ryczne i tzw. Kościoły wolne (ang. Free Churches, niem. 
Freikirchen). Przy zachowaniu takiego podziału, do Koś-
ciołów historycznych zaliczane są z reguły te Kościoły, które 
powstały do czasów i w wyniku Reformacji (Kościół Rzym-
skokatolicki, Kościół Prawosławny, Kościół Ewangelicko-
-Augsburski, Kościół Anglikański, Kościół Ewangelicko-
-Reformowany), Kościoły wolne natomiast to te, które 

130 



Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

powstały po Reformacji, wyłaniajac się naj-
częściej z Kościołów historycznych . I tak, na 
łonie katolicyzmu będą to np. Kościoły sta-
rokatolickie (w Polsce: Starokatolicki Kościół 
Mariawitów, Kościół Katolicki Mariawitów, 
Kościół Polskokatolicki, Kościół Starokato-
licki), na łonie prawosławia np. staroobrzę-
dowcy/bezpopowcy (w Polsce: Wschodni 
Kościół Staroobrzędowy - Bezpopowcy), a na 
łonie protestantyzmu m.in. baptyści (w Pols-
ce: Kościół Chrześcijan Baptystów), meto-
dyści (w Polsce: Kościół Ewangelicko-Meto-
dystyczny), Uczniowie Chrystusa (w Polsce: 
Kościół Zborów Chrystusowych*), Bracia 
Plymuccy (w Polsce Kościół Wolnych 
Chrześcijan), ewangeliczni chrześcijanie (w 
Polsce: Kościół Ewangelicznych Chrześci-
jan), zielonoświątkowcy (w Polsce: Kościół 
Chrześcijan Wiary Ewangelicznej, Chrześci-
jańska Wspólnota Zielonoświątkowa, Ewan-
geliczna Wspólnota Zielonoświątkowa, Koś-
ciół Zielonoświątkowy, Kościół Boży 
w Chrystusie). Na marginesie należy dodać, 
że niektórzy historycy Kościoła do Wspólnot 
kościelnych typu wolnego zaliczają również 
ruchy religijne związane z radykalnym skrzy-
dłem Reformacji: mennonitów, Braci Moraw-
skich itp. (czyni tak np. prof. Blankę2, badacz 
z Zurychu, związany z Kościołem Ewangelic-
ko-Reformowanym) . 

Inny podział Kościołów proponuje an-
glikański teolog - Lesslie Newbigin, który 
dzieli chrześcijaństwo na trzy nurty: 

1. katolicyzm i prawosławie (wraz z całą 
ich specyfiką liturgiczno-teologiczną), 

2. protestantyzm, 
3. „zielonoświątkostwo". 
Uzasadniając taki podział, L. Newbigin 

stwierdza, że katolicki nurt chrześcijaństwa 

1 Zwolennikiem takiego podziału jest np. polski 
teolog zielonoświątkowy Mieczysław Kwiecień. Zob. 
M. Kwiecień, O wolnych Kościołach, „Chrześcijanin" 
1977, nr 7-8. 

2 Blankę do grupy wolnych Kościołów zalicza 
m.in.: mennonitów, baptystów, herrnhutów (Bracia 
Morawscy), kwakrów, darbystów i braci wolnych, me-
todystów, salutystów (Armia Zbawienia). Na jego liś-
cie brak jednak zielonoświątkowców. Podaję za: 
M. Kwiecień, op. cit., s. 5. 

(do którego teolog ten zalicza również pra-
wosławie) akcentuje przekazaną strukturę 
kościelną, świadcząc przede wszystkim 
0 tym, że Kościół jest Ciałem Chrystuso-
wym, do którego ludzie zostają włączeni 
przez sakramentalną partycypację w histo-
rycznej instytucji. Nurt protestancki z kolei 
chce być nosicielem przekazanego przesła-
nia, podkreślając, że Kościół jest zgromadze-
niem wierzących, zjednoczonych z Chrystu-
sem, przez słuchanie i uwierzenie Ewange-
lii. Natomiast nurt zielonoświątkowy szcze-
gólny akcent kładzie na fakt, że życie chrześ-
cijańskie jest sprawą przeżywania obecności 

1 mocy Ducha Świętego, i dlatego Kościół to 
przede wszystkim koinonia, czyli społecz-
ność w Duchu Świętym3. 

Tak więc jeden z protestanckich ruchów 
wolnokościelnych jest traktowany przez 
L. Newbigina jako autonomiczny nurt „tra-
dycji" chrześcijańskiej. Oczywiście pojęcie 
„tradycji" rozumiane jest w tym przypadku 
wyłącznie w sensie przekazu doświadczeń 
wiary i świadectwa o przeżywaniu Boga, nie 
zaś w znaczeniu jurysdyczno-hierarchicznym 
(monarchiczny episkopizm, sukcesja itp.)4. 

Należy podkreślić, że wyłaniające się ze 
swych macierzystych Kościołów nowe 
społeczności kościelne traktowane były 
przez te pierwsze, z reguły, jako sekty (przy-
najmniej w początkowym etapie rozwoju). 
Dopiero po pewnym czasie zaczynano nazy-
wać je Kościołami lub wolnymi Kościołami. 

Według Mieczysława Kwietnia decy-
dującą rolę w powstaniu społeczności 
określanej mianem „wolny Kościół", odgry-
wają następujące czynniki: 

1. wytworzenie się nowych form du-
chowości lub nowego rodzaju pobożności 
oraz nowe sposoby ich praktykowania; 

2. świadome i dobrowolne uczestnic-
two w takiej nowej społeczności chrześci-
jańskiej5. 

3 L. Newbigin, The Household of God. Lectures on the 
Naturę of the Church, London 1953, s. 30. 

4 M. Kwiecień, op. cit., s. 5. 
5 Ibidem, s. 6. 

Scriptores Scholarum 1 3 1 



Mariusz Orłowski 

f> % 

Można by zatem - zdaniem M. Kwietnia 
- przyjąć następujące określenie społecznoś-
ci uznawanej za wolny Kościół: „Jest to 
nowa wspólnota chrześcijan, która [...] po-
wstała z autentycznego pragnienia wykona-
nia całkowitej woli Bożej i trwania w posłu-
szeństwie i wierności w stosunku do jedy-
nego Pana, Jezusa Chrystusa i Jego uniwer-
salnego Królestwa; a w swoim świadectwie 
wiary manifestuje nowy rodzaj duchowości 
chrześcijańskiej, składając się z ludzi, którzy 
swoje uczestnictwo w niej realizują - do-
browolnie, odpowiedzialnie i świadomie"6. 

Nowe społeczności chrześcijańskie, 
określone mianem „wolne Kościoły", przy-
noszą ze sobą nowe zwyczaje kościelno-
-społeczne (formy nabożeństwa i pobożnoś-
ci), nowe rodzaje aktywności i uczestnictwa 
w życiu. Czasami, a nawet zgoła nierzadko, 
to „nowe" jest pośrednio lub bezpośrednio 
powrotem do podstawowych, a więc sta-
rych, zasad ewangelicznych, które przez 
rozwój tzw. „kościelności" zostały zep-
chnięte na margines życia starej konfesji. 
Nowy wolny Kościół jest z reguły opozycją 
wobec zinstytucjonalizowanej struktury 
„starego Kościoła". Poczuwa się on do 
obowiązku wobec Pana Kościoła - Jezusa 
Chrystusa, by przypomnieć sobie i wszyst-
kim ludziom, że podstawowe prawdy 
Ewangelii obowiązują dzisiaj i na wieki7. 

Ruch zielonoświątkowy -
powstanie, rozwoj, doktryna 
Aż do lat osiemdziesiątych wierni rzymsko-
katoliccy i prawosławni stanowili dwa naj-
większe ugrupowania chrześcijańskie na 
świecie, zaś w latach osiemdziesiątych na-
szego stulecia zielonoświątkowcy zaczęli 
przewyższać liczbowo prawosławnych i są 
teraz drugą, co do wielkości, „tradycją" 
chrześcijańską. 

Bezpośrednim poprzednikiem ruchu 
zielonoświątkowego (ang. Pentacostal Move-
ment) i jednym z jego głównych korzeni był 
ruch uświęceniowy (ang. Holiness Move-

6 Ibidem. 
7 Ibidem. 

ment), który na swój sposób akcentował 
sprawę tzw. „drugiego błogosławieństwa" 
(ang. second blessing), czyli chrztu w Duchu 
Świętym. Główny wpływ na ruch uświęce-
niowy wywarli tacy mężowie Kościoła, jak 
Asa Mahan, Dwight L. Moody, Charles G. 
Finney, Reuben A. Torrey i inni. Pragnęli 
oni ożywić wesleyańskie8 rozumienie dwóch 
kolejnych i odrębnych przełomowych doś-
wiadczeń religijnych w życiu człowieka. 
Pierwsze z tych doświadczeń religijnych na-
zywali odrodzeniem (ang. ^ regeneration), 
a drugie chrztem w Duchu Świętym (ang. 
baptism with the Holy Spirit). Jednakże czyn-
nikiem wyróżniającym ruch zielonoświątko-
wy - choć nie stanowiącym jego istoty -
w odniesieniu do ruchu uświęceniowego, 
i określającym jego tożsamość jest glossola-
lia, czyli mówienie innymi językami . 

Jeżeli chodzi o początek klasycznego 
ruchu zielonoświątkowego (ang. classical 
pentecostalism), to powszechnie w literaturze 
przedmiotu wskazuje się dwie daty i dwie 
miejscowości: Topeka 1901 i Los Angeles 
1906. 

Studenci założonego przez Charlesa F. 
Parhama (1873-1929) - kaznodziei zwią-
zanego z ruchem uświęceniowym - Bethel 
Bibie College w Topeka, w stanie Kansas, 
analizując nowotestamentowe relacje do-
tyczące chrztu Duchem Świętym, stwierdzi-
li, że znakiem owych „głębszych" doświad-
czeń był dar modlitwy w obcych językach. 
Postanowiono więc modlić się i oczekiwać 
przeżycia, które byłoby podobne do przeżyć 
opisanych w Dziejach Apostolskich . 1 sty-
cznia 1901 roku zostali oni potężnie „do-
tknięci" mocą Ducha Świętego i zaczęli 
modlić się w obcych językach. 

Za drugiego, obok Ch. F. Parhama, współ-
twórcę klasycznego ruchu zielonoświątkowe-

8 J . Wesley (1703-91) - teolog, duchowny anglikań-
ski. Wraz ze swoim bratem Charlesem (1707-88) do-
prowadził do przebudzenia w Kościele Anglikańskim 
i w rezultacie do powstania Kościoła Metodystycznego. 

9 E. Czajko, Zielonoświątkowcy, Warszawa 1995, 
s. 6-7. 

1 0 Z. Pasek, Ruch zielonoświątkowy. Próba monografii, 
Kraków 1992, s. 20. 

1 3 2 Scriptores Scholarum 



Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

go uważa się Williama J. Seymoura (1870-
1922), który glosil (chociaż sam tego jeszcze 
nie doświadczył) potrzebę przeżycia chrztu 
w Duchu Świętym. Za swe przekonania zos-
tał wyłączony z ruchu uświęceniowego. Jed-
nakże ci, którzy pragnęli doświadczyć tego 
przeżycia, spotykali się z nim na wspólnych 
modlitwach w mieszkaniu prywatnym, mie-
szczącym się przy ulicy North Bonnie Brae 
214, w Los Angeles. Tam właśnie, 9 kwietnia 
1906 r., siedmiu z nich przeżyło napełnienie 
Duchem Świętym i mówiło innymi językami. 
Po tym wydarzeniu cała grupa przeniosła się 
do budynku należącego uprzednio do Koś-
cioła Metodystycznego, położonego przy 
Azusa Street w Los Angeles11. 

Dla Williama J. Seymoura, Pięćdziesiąt-
nica, chrzest Duchem Świętym, była czymś 
więcej niż tylko mówieniem innymi językami. 
Dla tego czarnoskórego chrześcijanina, w od-
różnieniu od białego rasisty (niestety taka 
jest smutna prawda) Charlesa F. Parhama, 
Pięćdziesiątnica oznaczała miłość w miejsce 
nienawiści, pojednanie w Chrystusie ras, klas 
społecznych i płci. Podczas duchowego prze-
budzenia w Los Angeles biali biskupi i czar-
noskórzy robotnicy, mężczyźni i kobiety, Az-
jaci i Meksykanie, biali profesorowie i mu-
rzyńskie praczki - wszyscy byli sobie równi. 
I dopiero z Los Angeles ogień przebudzenia 
rozniósł się na cały świat. 

Apostołem ruchu zielonoświątkowego 
w Europie był Thomas B. Barratt (1862-
1940), pastor metodystyczny z Oslo (Nor-
wegia), który podczas pobytu w USA pod 
koniec 1906 roku, po kontakcie z zielonoś-
wiątkowcami z Azusa Street, doznał prze-
życia chrztu w Duchu Świętym i po powro-
cie do Norwegii stał się gorliwym propaga-
torem pentekostalizmu zarówno w swoim 
kraju, jak i w innych krajach naszeeo kon-
tynentu. Odwiedził również Polskę 2 . 

1 1 H. R. Tomaszewski, Wyznania typu ewangeliczno-
baptystycznego wchodzące w skład Zjednoczonego Kościoła 
Ewangelicznego w latach 1945-1956, Warszawa 1991, s. 
31-32. 

1 2 E. Czajko, op. cit, s. 7-8. 

Należy podkreślić, że ruch zielonoświąt-
kowy, w różnych krajach przyjmował od-
mienne rozwiązania strukturalne; w Polsce, 
w pierwszym etapie, był to Kościół Chrześ-
cijan Wiary Ewangelicznej, później ruch 
zielonoświątkowy w naszym kraju rozwijał 
się jako jeden z ewangelicznych nurtów 
w ramach Zjednoczonego Kościoła Ewange-
licznego (ZKE), a dzisiaj istnieje cały szereg 
różnych wspólnot zielonoświątkowych, 
które powstały po oficjalnym rozwiązaniu 
tego ostatniego . Tak więc, analogicznie jak 
na całym świecie, również w Polsce ruch 
zielonoświątkowy nie osiągnął jedności or-
ganizacyjnej. Stało się tak przede wszystkim 
z powodu różnic w interpretacji podstawo-
wych elementów doktryny oraz ze względu 
na odmienną niż w katolicyzmie eklezjolo-
gię, zgodnie z którą (podobnie jak w innych 
wolnych Kościołach i ruchach wolnokościel-
nych) podkreśla się wystarczalność tzw. 
„jedności duchowej" wszystkich wyznają-
cych Jezusa jako Pana. 

Kim są zielonoświątkowcy, owa druga 
obecnie co do wielkości „tradycja" chrześ-
cijańska? 

Zielonoświątkowcy odwołują się do wy-
darzenia biblijnej Pięćdziesiątnicy - zwanej 
po polsku Zielonymi Świątkami - i zjawisk 
temu wydarzeniu towarzyszących, oraz do 
doświadczeń duchowych Kościoła apostol-
skiego, jakim daje wyraz 1 List do Koryntian. 
Uważają się za rzeczników odnowy elementu 
charyzmatycznego w Kościele chrześcijań-
skim, nawiązując do słów z Dziejów Apos-
tolskich: „A gdy nadszedł dzień Zielonych 
Świąt, byli wszyscy razem na jednym miejs-
cu. I powstał nagle z nieba szum, jakby 
wiejącego gwałtownego wiatru, i napełnił 
cały dom, gdzie siedzieli. I ukazały się im 
języki jakby z ognia, które się rozdzieliły 
i usiadły na każdym z nich. I napełnieni 
zostali wszyscy Duchem Świętym, i zaczęli 

13 Duch rozdziela dary każdemu, tak jak chce - roz-
mowa z pastorem Ryszardem Kwoką, Zastępcą Prezbi-
tera Naczelnego Kościoła Chrześcijan Wiary Ewange-
licznej w Rzeczpospolitej Polskiej, „Scriptores Schola-
rum" 1998, nr 4 (21), s. 183. 

Scriptores Scholarum 1 3 3 



Mariusz Orłowski 

mówić innymi językami, tak jak im Duch 
poddawał" (Dz 2, 1-4 - Biblia Warszawska). 

Zielonoświątkowcy są chrześcijańską 
wspólnotą, która wierzy w nieomylność ka-
nonicznej całości Pisma Świętego, Biblii, 
jako Słowa Bożego, natchnionego przez Du-
cha Świętego, które stanowi jedyną normę 
wiary, doktryny i etyki, czyli nauki o moral-
ności. Innymi słowy, zielonoświątkowcy 
stoją mocno na gruncie reformacyjnej zasa-
dy: sola Scriptura (tylko Pismo). Jeśli chodzi 
0 naukę o Bogu, stoją na gruncie trynitar-
nym. Wierzą w Boga - Ojca i Syna, i Ducha 
Świętego. Kręgi antytrynitarne są wśród 
zielonoświątkowców stosunkowo niewiel-
kim marginesem, a w Polsce bardzo wąskim. 
Jeśli chodzi o chrystologię, to również wy-
znają reformacyjną zasadę: solus Christus 
(tylko Chrystus). Jezus Chrystus - w nauce 
zielonoświątkowców - jest jedynym pośred-
nikiem zbawienia. Zielonoświątkowcy 
wierzą w Jego boskie Synostwo, Jego poczę-
cie z Ducha Świętego i narodzenie z Marii 
Dziewicy. Wierzą w śmierć Chrystusa na 
krzyżu za grzechy świata i Jego zmar-
twychwstanie w ciele, wniebowstąpienie 

1 powtórne przyjście. Zielonoświątkowcy 
wierzą, że droga do pojednania z Bogiem -
na podstawie krzyża i zmartwychwstania -
prowadzi przez upamiętanie i wiarę w Ewan-
gelię. Wierzą także w zmartwychwstanie 
ciała i życie wieczne. Jeśli chodzi o rzeczy 
doczesne, to wierzą również w uzdrowienie 
chorych przez wiarę w uzdrawiającą moc 
Boga. Czynnikiem wyróżniającym zielonoś-
wiątkowców jest wiara w chrzest Duchem 
Świętym, w doświadczanie Jego pełni i w da-
ry łaski, dary duchowe, czyli charyzmaty. 

Czym jest chrzest Duchem Świętym? 
Prawie wszyscy zielonoświątkowcy stoją na 
stanowisku, że chrzest Duchem Świętym 
jest wzmocnieniem, wyposażeniem w moc 
Ducha Świętego (takim nadprzyrodzonym 
bierzmowaniem), potrzebną odrodzonemu 
przez tegoż Ducha Świętego chrześcijanino-
wi do służby i świadectwa14. Zielonoświąt-
kowcami są ci, którzy nauczają co najmniej 

1 4 E. Czajko, op. cit., s. 4-6. 

1 3 4 Scriptores Scholarum 

0 dwóch następujących po sobie i odrębnych 
doświadczeniach religijnych w życiu chrześ-
cijanina - chodzi o: (1) odrodzenie, (2) 
chrzest w Duchu Świętym. Drugie przeżycie 
jest zazwyczaj, choć nie zawsze, łączone 
z mówieniem innymi językami15. 

Zielonoświątkowcy praktykują także 
chrzest wodny ludzi świadomie wierzą-
cych. Chrzest jest wykonywany w Imię Ojca 
1 Syna, i Ducha Świętego przez całkowite 
zanurzenie w wodzie. Zielonoświątkowcy 
nauczają, że chrzest jest przykazaniem Pań-
skim oraz złożeniem świadectwa przed 
Bogiem i ludźmi, iż przez wiarę w Jezusa 
Chrystusa katechumen doświadczył prze-
życia zbawienia i odpuszczenia grzechów, 
i że ślubuje dozgonną wierność Bogu. Wie-
czerza Pańska (Komunia Święta, Eucharys-
tia) jest obchodzona pod dwiema postacia-
mi: chleba i wina, na pamiątkę śmierci 
Jezusa Chrystusa poniesionej dla nas i za 
nas. Wyznawcy spowiadają się bezpośred-
nio Bogu, ale rozmowa duszpasterska, 
często z wyznaniem grzechów, ma również 
miejsce. Małżeństwo jest zawierane przez 
ślubowanie i modlitwę nowożeńców oraz 
modlitwę i błogosławieństwo przywódców 
lokalnego zboru (parafii). Chorzy bywają 
namaszczani olejem ku uzdrowieniu. Nie-
mowlęta nie są chrzczone, lecz podczas 
zgromadzenia zborowego są „ofiarowywa-
ne Panu" i błogosławione16. 

Największymi przedstawicielami ruchu 
zielonoświątkowego w Polsce na dzień dzi-
siejszy są: Kościół Zielonoświątkowy, 
Chrześcijańska Wspólnota Zielonoświątko-
wa, Kościół Boży w Chrystusie, Ewange-
liczna Wspólnota Zielonoświątkowa oraz 
Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej. 

Kościół Chrześcijan Wiary 
Ewangelicznej - nistoria 
i dzień dzisiejszy 
Instytucjonalne narodziny Kościoła Chrześ-
cijan Wiary Ewangelicznej w Polsce to zjazd 

1 5 W.J. Hollenweger, Handbuch der Pfingstbewegung, 
Zurich 1965, vol. I, s. VI. 

1 6 E. Czajko, op. cit., s. 6. 



Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

w Starej Czołnicy k. Łucka (woj. wołyńskie), 
w maju 1929 roku, na którym doszło do 
formalnego zjednoczenia działających dotąd 
samodzielnie zborów z Polski centralnej 
i z kresów. Powstały Kościół nosił nazwę 
Związek Zborów Chrześcijan Wiary Ewan-
gelicznej i był, jak sugerowała nazwa, orga-
nizacją konsekwentnie przestrzegająca za-
sad kongregacjonalizmu (autonomia po-
szczególnych zborów). Geneza obu połączo-
nych w Czołnicy ośrodków ruchu zielonoś-
wiątkowego, z Polski centralnej i z kresów, 
była odmienna. 

Odrodzona Polska w swych granicach 
pozostawiła znaczne skupiska ludności nie-
mieckiej na terenach województw: poznań-
skiego, Prus Wschodnich i Śląska, wśród 
których znajdowały się niemieckojęzyczne 
zbory zielonoświątkowe. Aktywny udział 
w krzewieniu ewangelicznego protestan-
tyzmu miały także różne anglosaskie orga-
nizacje religijne prowadzące charytatywną 
działalność w Polsce po pierwszej wojnie 
światowej. Łączono pomoc dla zniszczone-
go kraju z działalnością misyjną. W latach 
bezpośrednio po zakończeniu wojny poja-
wiły się w Rzeczypospolitej misje metodys-
tyczne, YMCA, powstawały pierwsze zbory 
Kościoła Chrystusowego, wzrosła aktyw-
ność wielu ewangeliczno-baptystycznych 
grup. W 1924 roku, popierany przez różne 
misyjne organizacje Ameryki Północnej 
i Wielkiej Brytanii William Fetler utworzył 
w Warszawie Stowarzyszenie Wzajemnej 
Pomocy Ewangelicznych Chrześcijan. 

W Łodzi i okolicach działalność W. Fet-
lera wspomagał Gustaw H. Schmidt (1891-
1958), dyrektor wschodnioeuropejskiej mi-
sji zielonoświątkowej, której siedziba znaj-
dowała się w Gdańsku, a centrala w Chica-
go. Od 1928 roku przyłączył się do nich 
wychowanek szkoły zielonoświątkowców 
w Londynie - Artur Bergholc. W kręgu ich 
pracy znaleźli się przede wszystkim lutera-
nie i baptyści z wielkoprzemysłowych śro-
dowisk Łodzi. Powstała tam centrala za-
częła koordynować z czasem działalność 
pozostałych poniemieckich zborów z po-

znańskiego i z Prus Wschodnich wraz z na-
wróconymi Polakami z tych terenów. 

Natomiast na Ukrainie działał ewange-
liczny ruch sztundystów17 (zapoczątkowany 
jeszcze przez niemieckich protestantów osa-
dzanych tam przez carycę Katarzynę). Był on 
gruntem, na którym pojawił się i wyrósł 
kresowy ruch zielonoświątkowy. W bogatej 
religijnej mozaice, i przede wszystkim na 
prawosławnym tle wyznaniowym, wyrastały 
poszczególne wspólnoty wierzące w chrzest 
Duchem Świętym. Praktykę chrztu Duchem 
przynieśli na te ziemie reemigranci z Amery-
ki, wracający do swych rodzinnych stron po 
odzyskaniu przez Polskę niepodległości 
w 1918 r. Szerzył ją także, w latach dwu-
dziestych, ukraiński ruch zielonoświątkowy 
(poprzez Odessę). W 1926 roku powstał 
Wszechukraiński Związek Chrześcijan Wia-
ry Ewangelicznej, na którego czele stał, 
przybyły z Ameryki, Iwan E. Woronajew18. 

W pierwszym numerze polskojęzyczne-
go kwartalnika zielonoświątkowego „Przy-
stęp" Artur Bergholc pisze: „Już od kilku lat 
możemy zauważyć, jak osobliwa chmura 
łaski unosi się po wschodnich połaciach 
naszego kraju. (...) Miejscami zdarzało się, 
że ludzie wywędrowawszy przed wojną 
światową do Ameryki, tamże się nawrócili. 
Cudowne, przewspaniałe objawienia Boże 
w tej części świata nie mogły ich zatrzymać 
w tym bogatym kraju, i gdy droga do ich 
rodzinnej ziemi była wolna, spieszyli do 
Ojczyzny, aby zwiastować swym rodakom 
zbawienie w Jezusie"1 9 . 

Na wschodnich terenach Rzeczypospo-
litej, gdzie rodził się Kościół Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej, jego głównymi 
twórcami i kaznodziejami byli m.in. Grze-
gorz Kraskowski, Stanisław Niedźwiecki, 
Jan Pańko, Józef Czerski, Grzegorz Fede-
szyn. 

1 7 Sztundyści - od niemieckiego słowa die Stunden 
(godziny), gdyż członkowie tego ewangelicznego ru-
chu spędzali godziny na studiowaniu Biblii. 

1 8 Z. Pasek, op. cit., s. 154-155. 
1 9 A. Bergholc,Zpolapracy, „Przystęp" 1936, nr 1, 

s. 10. 

Scriptores Scholarum 1 3 5 



Mariusz Orłowski 

m mmm, 

W maju 1929 roku w Starej Czołnicy 
wybrano władze nowego Kościoła, który 
połączył grupy zielonoświątkowców z Polski 
centralnej oraz z kresów. Na czele zarządu 
stanął Artur Bergholc z Łodzi, która stała się 
siedzibą władz naczelnych. A. Bergholc był 
także redaktorem wydawanego w Łodzi 
wspomnianego pisma „Przystęp" (1936-
1939). W Tarnopolu wydawano w języku 
ukraińskim „Ewangelsldj Hołos" (1936-
1939), pod redakcją Grzegorza Fedyszyna, 
a w Gdańsku - Gustaw H. Schmidt wydawał 
po rosyjsku „Primiritiela" (1929-1939). 

W Kiwercach pod Łuckiem utrzymywa-
no Dom Sierot pod kierunkiem Luby Kobia-
ko. Natomiast szczególnie ważnym ośrod-
kiem ruchu zielonoświątkowego, nie tylko 
w skali Polski, było Wolne Miasto Gdańsk. 
Tutaj 2 marca 1930 roku otwarto założony 
przez Gustawa H. Schmidta Instytut Biblij-
ny, który kształcił „duchownych" i kazno-
dziei Kościoła na specjalnych kursach biblij-
nych. Oprócz mieszkańców Polski kształcili 
się tutaj Bułgarzy, Rumuni, Węgrzy, Estoń-
czycy i Niemcy. Należy zaznaczyć, że Insty-
tut obejmował swą działalnością nie tylko 
wiernych z Kościołów zielonoświątkowych. 
Instytut został zamknięty w 1938 roku na 
wyraźne życzenie rosnących we wpływy hit-
lerowców. Przez jakiś czas wykładowcą 
w tym Instytucie był słynny zielonoświątko-
wy kaznodzieja Donald Gee (1891-1966), 
który wywarł znaczny wpływ na formację 
religijną wielu działaczy chrześcijan wiary 
ewangelicznej20. Wspominając swoją pracę 
w Instytucie Biblijnym w Gdańsku, Donald 
Gee pisał: „Pamiętam, jak dawno temu, 
w czasie mej służby nauczycielskiej w Gdań-
sku [...], uczyłem w języku angielskim, 
mając po jednej stronie kogoś, kto to ob-
jaśniał po niemiecku, a po drugiej kogoś, kto 
to tłumaczył na rosyjski"21. 

Dodać należy, że przed II wojną świa-
tową chrześcijanie wiary ewangelicznej 
utrzymywali ożywione kontakty z amery-

kańskimi Assemblies of Goi (największa de-
nominacja zielonoświątkowa w USA) oraz 
ze Szwajcarską Misją Zielonoświątkową. 

Na wschodzie najliczniejsze zbory 
chrześcijan wiary ewangelicznej znajdo-
wały się na terenie województw: wołyń-
skiego i tarnopolskiego. Mniejsze skupiska 
można było odnaleźć w województwach: 
wileńskim, nowogrodzkim, poleskim, lwo-
wskim, stanisławowskim i lubelskim. Po 
wojnie tylko część wiernych wyemigrowała 
na Ziemie Zachodnie i Północne, większość 
pozostała nadal na Wschodzie, gdzie znaj-
dują się do dziś znaczne skupiska zielono-
świątkowców (np. zbór w Równem liczy 
aktualnie kilka tysięcy członków). 

Po wojnie pierwszy zjazd Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej zwołano do Bytomia 
już w 1945 roku, a następny, który powołał 
Zarząd Kościoła, odbył się w Łodzi. Na czele 
Zarządu stanął Józef Czerski. Na zjeździe 
tym opracowano m.in. nowy statut Koś-
cioła. Czołowymi działaczami Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej w tym okresie byli: 
Kazimierz Czepieluk, Franciszek Janusze-
wicz, Mieczysław Suski (senior), Stefan 
Osadca, Teodor Maksymowicz, Aleksander 
Rapanowicz, Walenty Dawidów i od 1947 
roku Sergiusz Waszkiewicz. Większość 
z nich w latach 1950-1953 była więziona 
przez władze PRL w ramach ówczesnej akcji 
represyjnej wobec wspólnot religijnych 
w Polsce. Szczególnie inwigilowano wów-
czas te społeczności kościelne, które posia-
dały stałe kontakty z Zachodem22. 

W 1953 roku chrześcijanie wiary ewan-
gelicznej, ulegając naciskom władz poli-
tycznych, przystąpili do Zjednoczonego 
Kościoła Ewangelicznego, który skupił 
większość działających wcześniej niezależ-
nie wspólnot wyznaniowych typu ewange-
liczno-baptystycznego. 

Rok 1988 przyniósł kres temu sztuczne-
mu tworowi, jakim był niewątpliwie Zjed-
noczony Kościół Ewangeliczny. Funkcjo-
nujące na jego łonie poszczególne nurty 

2 0 Z. Pasek, op. cit , s. 155-156. 
2 1 D. Gee, Dary duchowe a służba kościelna, Warsza-

wa 1970, s. 40. 22 Z. Pasek, op. cit., s. 156-157. 

1 3 6 Scriptores Scholarum 



Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

ewangeliczne mogą znowu rozwijać się w ra-
mach swoich autonomicznych struktur23. 

Od 1988 roku, tj. od zatwierdzenia roz-
padu ZKE przez władze, Kościół Chrześci-
jan Wiary Ewangelicznej posiada niezależną 
rejestrację (decyzja Urzędu do Spraw Wy-
znań z 1 lutego 1988 r.). Jego zbory znajdują 
się głównie w rejonie Polski południowo-
-wschodniej. 

Przed II wojną światową Kościół Chrześ-
cijan Wiary Ewangelicznej liczył około 20 
tys. wiernych i mniej więcej 500 zborów 
(parafii). Po drugiej wojnie światowej jego 
liczebność, m.in. w związku ze zmianą gra-
nic, znacznie zmalała24 i obecnie (2000 r.) 
Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
w Polsce liczy 28 zborów, skupiających 
około 5 tys. członków i sympatyków. 

Obradujący w marcu 1988 roku Synod 
Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
wybrał Naczelną Radę Kościoła, na której 
czele, jako Prezbiter Naczelny Kościoła 
i Przewodniczący Rady Kościoła, stanął 
Władysław Rudkowski. Po jego śmierci, 
w styczniu 1990 roku pełnienie obo-
wiązków Prezbitera Naczelnego powierzo-
no Krzysztofowi Czechowskiemu. 

Gruntowną zmianę strukturalną Koś-
cioła przyniósł Synod obradujący w Lublinie 
pod koniec 1992 roku. Opracowano zasady 
wiary, nowy statut z prawem wewnętrznym 
Kościoła, powołano Kolegium Pastorów, Na-
czelną Radę Kościoła (od Synodu obradują-
cego w 1996 roku funkcjonuje Kancelaria 
Kościoła) i wybrano Prezbitera Naczelnego 
w osobie Edwarda Rutkowskiego. Siedziba 
Kościoła znajduje się w Lublinie przy ul. 
Rusałka 17. 

Kościół prowadzi zakrojoną na szeroką 
skalę działalność misyjno-ewangelizacyjną, 
wydawniczą, charytatywną25 oraz edukacyjną. 

Działalność misyjno-ewangelizacyjna u-
rzeczywistniana jest przez poszczególne zbo-

23 Duch rozdziela dary każdemu, tak jak chce, op. cit. 
2 4 Z. Pasek, op. cit., s. 157. 
• i P 

Z. Rutkowski, Kościół Chrześcijan Wiary Ewange-
licznej w Polsce. Historia i organizacja, [w:] Kościół Chrześ-
cijan Wiary Ewangelicznej w Polsce. Informator, bmw., brw. 

ry (parafie), jak i różne agendy kościelne, do 
których należą m.in.: Akcja Społeczna 
„Ewangelia dla Każdego", ostatnio z siedzibą 
w Świdniku (oferuje ona korespondencyjne 
kursy biblijne, w których uczestniczyło do tej 
pory ponad sto tysięcy Polaków), Misja „Bar-
naba" z Gdyni (organizator wielu konferencji 
biblijnych), Polska Misja „Świat dla Chrys-
tusa" z siedzibą w Świdniku (prowadzi 
działalność ewangelizacyjną w Europie [trzy 
podróże misyjne na Ukrainę: Lwów, Odessa; 
osiem podroży misyjnych na Litwę: Wilno 
i okolice; trzy podróże misyjne do Niemiec; 
po dwie podróże misyjne do Francji, Wielkiej 
Brytanii, Holandii i Danii; trzy podróże mi-
syjne do Słowenii; dwie podróże misyjne na 
Słowację; jedna podróż misyjna do Chorwa-
cji] i Azji [pięć podróży misyjnych do Ka-
zachstanu: Kokszetau, Astana, Karaganda, 
Ałma-Ata; jedna podróż misyjna do Chin]; 
na przełomie lipca i sierpnia br. planowana 
jest szósta podróż misyjna do Kazachstanu 
i druga podróż misyjna do Chin), Misja 
Więzienna „Fylake" z Łęcznej (dociera z po-
selstwem Ewangelii do pensjonariuszy za-
kładów karnych na terenie całej Polski). 

Działalność wydawnicza prowadzona 
jest zarówno przez własne agendy, takie 
jak Instytut Wydawniczy dra Dereka Prin-
ce'a w Lublinie, Instytut Wydawniczy „Od-
powiedź Ewangelii" w Świdniku (wydający 
kwartalnik pod tym samym tytułem), Misję 
„Barnaba" w Gdyni, jak i przez, współpra-
cujące z Kościołem, Towarzystwo Ewange-
liczno-Społeczne w Lublinie. 

Działalnością charytatywną zajmują się 
poszczególne zbory oraz współpracujące 
z nimi fundacje, np. Fundacja Chrześcijań-
ska „Petros" w Lublinie^ Fundacja „Miło-
sierny Chrześcijanin" w Świdniku26. 

Celem Fundacji Chrzecijańskiej „Pe-
tros" jest m.in.: „udzielanie pomocy oso-
bom niepełnosprawnym, chorym, uzależ-
nionym, udzielanie pomocy placówkom 
służby zdrowia, organizowanie ośrodków 
rehabilitacji, organizowanie i prowadzenie 
różnych form zbiorowego wypoczynku dla 

2 6 Ibidem. 

Scriptores Scholarum 1 3 7 



Mariusz Orłowski 

dzieci i młodzieży, organizowanie i prowa-
dzenie jadłodajni [ . . .]"2 7 . 

Zgodnie ze Statutem Fundacji „Miło-
sierny Chrzecijanin" jej celem jest „po-
wołanie i prowadzenie domów opieki, or-
ganizowanie i rozdzielanie pomocy (np.: 
odzież, żywność, leki, sprzęt medyczny 
itp.) dla opuszczonych, bezdomnych, cho-
rych i uzależnionych patologiami społecz-
nymi (alkoholizm, narkomania itp.)"2 8 . 

Działalność edukacyjna realizowana 
jest przez powołane do życia w 1998 roku 
Kolegium Teologiczne Kościoła Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej z siedzibą w Lublinie 
przy ul. Rusałka 17. Kolegium otwarte jest 
dla wszystkich chętnych (mężczyzn i ko-
biet), bez względu na przynależność koś-
cielną. O przyjęciu decyduje kolejność zgło-
szeń. Zajęcia odbywają się w systemie za-
ocznym. 

Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
utrzymuje i rozwija stosunki z bratnimi Koś-
ciołami w Polsce i na całym świecie, poprzez 
wspólnotę modlitwy, wiary i obrzędów koś-
cielnych, wzajemne kontakty, wymianę infor-

macji i wydawnictw oraz wzajemną pomoc29. 
Płaszczyznę do takiej współpracy stanowi 
w ostatnim czasie, powołany do życia w roku 
1999, Alians Ewangeliczny w RE 

Zakończenie 
Większość podręczników historii Kościoła 
pisanych jest zazwyczaj z perspektywy wi-
dzenia określonej konfesji wyznaniowej. 
Powstają w ten sposób książki, które tak 
naprawdę nie są historią Kościoła, a jedynie 
historią poszczególnych Kościołów i wy-
znań chrześcijańskich, co łączy się z kościel-
nymi i wyznaniowymi zawężeniami. Praw-
dziwa, pełna historia Kościoła to nie tylko 
historia katolicyzmu, prawosławia lub pro-
testantyzmu. Historia Kościoła jest zawsze 
większa od historii Kościoła katolickiego, 
większa od historii Kościoła prawosławne-
go, większa od historii Kościołów protes-
tanckich, gdyż „Kościół - jak słusznie zau-
waża Mariusz Choina - jest zbyt wielki, aby 
uważać go za podwórko jednej frakcji"30. 

Mi 

m% ••wM 
M 

2 7 Odpis aktualny z rejestru Fundacji nr 2569 wy-
dany przez Sąd Rejonowy dla m. st. Warszawy. 

2 8 Statut Fundacji „Miłosierny Chrześcijanin", pa-
ragraf 7. 

2 9 Z. Rutkowski, op. cit. 
3 0 M. Choina, Duch sekciarstwa w Kościele, „Scripto-

res Scholarum" 1999, nr 2 / 3 (23/24) , s. 172. 

Kaplicą Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w Lublinie, ul. Rusałka 17 
fot M. Orłowski 

1 3 8 Scriptores Scholarum 



Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 

Opracowania naukowe i popularnonaukowe dotyczące ruchu zielonoświątkowego 
w języku polskim: 
1. Edward Czajko, Ruch zielonoświątkowy. Przyczynek do zagadnienia nurtu charyzmatycznego w Kościele, 

„Rocznik Teologiczny ChAT" 1970, R. XII, z. 1, s. 31-57. 
2. Edward Czajko, Ruch zielonoświątkowy, [w:] Kalendarz Chrześcijanina 1977, red. E. Czajko, M. 

Kwiecień, A. Lewczuk, Warszawa 1977, 98-113. 
3. Edward Czajko, Ruch zielonoświątkowy, „Chrześcijanin" 1977, nr 7-8, s. 30-36. 
4. Edward Czajko, Kościół Zielonoświątkowy, „Chrześcijanin" 1990, nr 1, s. 8-15. 
5. Edward Czajko, Kościół Zielonoświątkowy w Polsce, Warszawa 1991. 
6. Edward Czajko, Zielonoświątkowcy, Warszawa 1995. 
7. Dzień z wyznaniami chrześcijańskimi Lubelszczyzny, red. Marek Garbacz, Lublin- Krakówl990, s. 31-

34 [Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej], 47-48 [Kościół Zielonoświątkowy]. 
8. Michael Harper, Tak jak na początku. Z dziejów przebudzenia pentekostalnego w XX wieku, bmw., brw. 
9. Walter J. Hollenweger, Po dwudziestu latach badań nad religią zielonoświątkowców, „Studia i Doku-

menty Ekumeniczne" 1986, nr 4, s. 35-45. 
10. Karol Karski, Ruch ńelonoświątkowy, [w:] tenże, Symbolika. Zarys wiedzy o Kościołach i wspólnotach 

chrześcijańskich, Warszawa 1994, s. 183-186. 
11. Andrzej Kominek, Ruch stanowczych chrześcijan, [w:] Kalendarz Chrześcijanina 1977, red. E. Czajko, 

M. Kwiecień, A. Lewczuk, s. 115-119. 
12. Andrzej Kominek, Ruch Stanowczych Chrześcijan, „Chrześcijanin" 1977, nr 7-8, s. 36-37. 
13. Celestyn Napiórkowski, Ruch charyzmatyczny w protestantyzmie, „Zeszyty Naukowe KUL" 1976, 

R. 19, nr 3, s. 23-35. 
14. Zbigniew Pasek, Stanowczy Chrześcijanie. Zarys historii i przegląd problematyki badawczej, „Studia 

Religiologica" 1988, z. 19, s. 69-81. 
15. Zbigniew Pasek, Ruch zielonoświątkowy. Próba monografii, Kraków 1992. 
16. Zbigniew Pasek, Związek Stanowczych Chrześcijan. Studium histońi idei religijnych, Kraków 1993. 
17. Francis A. Sullivan, Charyzmatycy i Odnowa Charyzmatyczna. Studium biblijne i teologiczne, Warsza-

wa 1986. 
18. Henryk R. Tomaszewski, Wyznania typu ewangeliczno-baptystycznego wchodzące w skład Zjednoczo-

nego Kościoła Ewangelicznego w latach 1945-1956, Warszawa 1991, s. 31-37 [Powstanie ruchu zielo-
noświątkowego (zarys)], 109-115 [Kościół Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w Polsce w latach 1946-
1950]. 

19. Michał Tymiński, Kościół Zielonoświątkowy w Polsce, Wrocław 1999. 

* W artykule Kalendarz, jakiego nie było, który ukazał się na łamach kwartalnika 
„Scriptores Scholarum" 1999 , nr 4 (25) , s. 137. , podałem błędną informację odnośnie 
ilości zborów Kościoła Zborów Chrystusowych działających na terenie Lubelszczyzny. 
Oprócz wymienionego przeze mnie Zboru w Białej Podlaskiej, Kościół Zborów Chrys-
tusowych posiada na Lubelszczyźnie jeszcze dwa zbory w: Międzylesiu (gmina Tuczna) 
i Muratynie (gmina Łaszczów). Za pomyłkę przepraszam. 

Scriptores Scholarum 1 3 9 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Pastor Jacek Duda 

Historia Zboru Kościoła 

Zbór Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Lublinie na-
leży do zborów (parafii) o długiej tradycji. Jego początki 

Wojnar po sięgają I wojny światowej, kiedy to do Lublina przybył 
j p a c y zwiastował oficer armii austriackiej - Paweł Wojnar, wywodzący się ze 

ludziom Ewange- Śląska Cieszyńskiego. Jako człowiek biblijnie wierzący, 
łię, mówiąc O Panu Paweł Woj"ar P° ^ ^ ludziom Ewangelię, 

\ • • j u mówiąc o Panu Jezusie i cudach, które czynił. Jedna ze 
Jezusie ł cudach, słuchaczek, Zofia Rybicka, słuchając tych słów, pomyślała 

które czynił. Jedna o swojej chorej stryjence - Adeli Stephan. Postanowiła 
ze słuchaczek, Zo- zaprosić Pawła Wojnara, aby modlił się o uzdrowienie 

fia Rybicka słu- ' c o t e z n a s t 4 P * * a Uzdrowienie stało się początkiem 
r h e ń n r f v r ł i ć ł r » w w s P ó l n y c h s P o t k a ń PrzY s l o w i e Boźym. Na spotkania 

t y c i i b ł o w , uczęszczały rodziny: Stephanów, Repszów, Millerów, Bit-
pomyslaia O swojej nerów, Pakulskich, panie: Czarnecka, Sankowska, Pacior-

chorej stryjence — kowska oraz Karol Wowra, który po wyjeździe z Lublina (w 
Adeli Stephan. Po- r o k u 1 9 1 8 ) P a w ł a Wojnara, przejął rolę kaznodziei. Karol 
stanowiła zaprosić W o w r a ^ ^ ™ P i s m o » ^ k a i Pokój" zbór został 

P ł W " zarejestrowany w 1917 r. jako Zrzeszenie Zwolennikow 
Fowla Wojnara, N a u k i Pierwszych Chrześcijan, a od 1925 r. jako Zbór 

aby modlił się Wolnych Chrześcijan. 
O uzdrowienie W fabryce samolotów w Lublinie pracował Aleksander 

*łi CO t e ż n a - Szymanek, który został zaproszony na spotkania przez 
t o ' U z d r o w i ą współpracownika - Józefa Romana, męża Lidii, z domu 

I . Bitner. Aleksander Szymanek, po swoim nawróceniu 
me stało Się po- w 1924 roku, stał się jednym z przywódców Zboru. 
CZątkiem współ- Podczas II wojny światowej nabożeństwa odbywały się 

nych spotkań przy wspólnie z baptystami, a przychodzili na nie również 
Słowie Boży2;: w i e r z 3 c y Niemcy i Żydzi. W kwietniu 1944 r. przyjechał 

do Lublina Stanisław Krakiewicz, późniejszy długoletni 

140 



Historia Zboru Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Lublinie 

przywódca Zjednoczonego Kościoła Ewan-
gelicznego (w skrócie ZKE), któremu udo-
stępniono na spotkania bibliotekę na pleba-
nii Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego. 
Zbór lubelski należał w latach 1948-1988 
do Zjednoczonego Kościoła Ewangeliczne-
go, który był największym Kościołem w Pol-
sce o charakterze ewangelicznym. 

Po wyjeździe Stanisława Krakiewicza do 
Warszawy nabożeństwa nadal odbywały się 
na plebanii, a prowadził je, w latach 1945-
1974, Aleksander Szymanek, który został 
Pastorem Zboru. W 1950 roku, na fali re-
presji, ówczesne władze aresztowały pastora 
Aleksandra Szymanka i br. Jana Kasperkie-
wicza - przywódców Zboru. 

W 1953 roku odbył się w Lublinie ślub 
Jadwigi Kancler z pastorem Józefem Mróz-
kiem (jun.) - ogólnie szanowanym nauczy-
cielem Słowa Bożego i jednym z przywódców 
Zjednoczonego Kościoła Ewangelicznego. 

W latach 50. i 60. Zbór lubelski organi-
zował w Kościele Ewangelicko-Augsbur-
skim Konferencje Okręgowe ZKE. „Szkoła 
Niedzielna" dla dzieci odbywała się w miesz-
kaniu państwa Kasperkiewiczów, a przyjęcia 
„Agape" w mieszkaniach państwa Szyman-
ków i Kasperkiewiczów. 

W latach 60. Zbór był odwiedzany przez 
wielu gości z kraju i z zagranicy. W pracę 
Pańską zaangażowały się rodziny: Różal-
skich, Długoszów, a później Wołyńczuków. 

W roku 1968 grono młodzieży liczyło już 
20 osób. Organizowane były Zjazdy Mło-
dzieży. Zborowa młodzież nawiązała kontakt 
z młodzieżą katolicką, klerykami i księżmi. 
Pastor Józef Prower ze Zjednoczonego Koś-
cioła Ewangelicznego zaproszony został do 
jednej z parafii Kościoła Rzymskokatolickie-
go i do klasztoru ss. Urszulanek, aby wygło-
sić homilię (!) i grać na skrzypcach. Później 
Słowo Boże w parafiach rzymskokatolickich 
głosili m.in. pastorzy: Stanisław Krakiewicz 
(Prezes Rady ZKE) i Mieczysław Kwiecień 
(późniejszy Dyrektor Szkoły Biblijnej w War-
szawie). To w Lublinie, w lutym 1968 roku, 
zapoczątkowane zostały pierwsze w Polsce 
kontakty pomiędzy chrześcijaństwem ewan-
gelicznym a Kościołem Rzymskokatolickim, 

który na fali przemian Soboru Watykańskie-
go II otworzył się na Słowo Boże. I chociaż 
w późniejszym okresie sytuacja się zmieniła 
i często szczere, jak się wydaje, zaintereso-
wanie protestantyzmem, zostało skierowane 
w innym kierunku, to jednak przez te kilka 
lat przejęto wiele dobrego. W latach 70. 
narodził się w Kościele Rzymskokatolickim 
ruch oazowy, „Odnowa w Duchu Świętym" 
i inne ruchy przebudzeniowe. 

9 marca 1975 roku odbyła się uroczystość 
poświęcenia własnej kaplicy Zboru przy ul. 
Szenwalda 30 (obecnie ul. Probostwo). Pro-
wadzenie Zboru przejął po pastorze Alek-
sandrze Szymanku, przybyły z Warszawy, 
pastor Józef Siczek. Przybywali nowi człon-
kowie i nowe placówki (filie): w Kasiłanie, 
Plusach, Krzakach, Leszkowicach, a później 
w Lubartowie i Radomiu. Powstał chór, który 
zapraszany był na koncerty poza Lublinem. 

Po opuszczeniu, w 1980 roku, ZKE 
przez ugrupowanie wolnych chrześcijan, 
Zbór pozostał w ZKE w ramach ugrupowa-
nia ewangelicznych chrześcijan. Praca roz-
wijała się. Do Zboru dołączały kolejne oso-
by. Zbór lubelski należał w tym czasie do 
większych zborów Zjednoczonego Kościoła 
Ewangelicznego. 

Od połowy lat 80. Zbór przeżywał trud-
ne chwile. W 1988 roku obowiązki pastora 
przejął br. Edward Długosz, który po roku 
został Pastorem Zboru. Edward Długosz 
prowadził Zbór przez 6 lat. Zbór w tym 
czasie powoli odradzał się. Kiedy pastor 
Długosz nie zdecydował się na przedłuże-
nie kadencji, Rada Zboru zwóciła sią do 
Rady Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan 
o pomoc w znalezieniu pastora. Rada Koś-
cioła zaproponowała tę funkcję pastorowi 
Jackowi Dudzie, który uzyskał akceptację 
Zboru i z końcem roku 1995 przybył z ro-
dziną do Lublina. 

Od kilku lat w Zborze lubelskim orga-
nizowane są konferencje: na początku regio-
nalne, a później specjalistyczne - dla kobiet, 
młodzieży i dzieci. Zbór stał się siedzibą 
Okręgu Wschodniego Kościoła Ewangelicz-
nych Chrześcijan. Organizowane są ewange-
lizacje. Praca z dziećmi prowadzona jest 

141 Scriptores Scholarum 



Pastor Jacek Duda 

•ęmmĘ 

w trzech kompletach nauczania. Rozwija się 
praca z młodzieżą. Zbór posiada placówki 
w Lubartowie i Leszkowicach, a także opie-
kuje się Ośrodkiem Katechetyczno-Misyj-
nym w Kunowie, gdzie organizowane są 
obozy dla dzieci (w tym z Białorusi) i mło-
dzieży. Dzięki zaangażowaniu „otwartych 
domów" zborowników, goście i sympatycy 
Zboru mogą korzystać z gościnności i chrześ-
cijańskiej troski. Co roku odbywają się 
chrzty; Zbór krok po kroku rozwija się, 
nawiązując do swojej chlubnej przeszłości. 

Przełom tysiącleci charakteryzuje się wy-
bieganiem naszych myśli w przyszłość. 
Chrześcijanie ewangeliczni cechują się wiarą 
w Pismo Święte, jako Słowo Boże. Ich wy-
znanie wiary i poglądy opierają się więc na 
nauce Pisma, także w sprawach eschatologii, 
czyli nauki o rzeczach przyszłych. 

Pan Jezus Chrystus i apostołowie zapo-
wiedzieli w Ewangeliach i Listach wydarze-
nia, które niechybnie nastąpią. Będą tak 
dramatyczne, że trudno będzie je porównać 
z czymkolwiek, co już miało miejsce na 
naszej planecie: „Wtedy bowiem nastanie 
wielki ucisk, jakiego nie było od początku 
świata aż dotąd, i nie będzie" (Mt 24, 21)*. 
Te niezwykłe wydarzenia poprzedzone będą 
objawieniem się antychrysta: „Niechaj was 
nikt w żaden sposób nie zwodzi; bo [Dzień 
Pański - przyp. J. D.] nie nastanie pierwej, 
zanim nie przyjdzie odstępstwo i nie objawi 
się człowiek niegodziwości, syn zatracenia, 
przeciwnik, który wynosi się ponad wszyst-
ko, co się zwie Bogiem lub jest przedmiotem 
boskiej czci, a nawet zasiądzie w świątyni 
Bożej, podając się za Boga [...]. A ów niego-
dziwiec przyjdzie za sprawą szatana z wszelką 
mocą, wśród znaków i rzekomych cudów, 
i wśród wszelkich podstępnych oszustw wo-
bec tych, którzy mają zginąć, ponieważ nie 
przyjęli miłości prawdy, która mogła ich 
zbawić" (2 Tes 2, 3-4; 9-10). 

Szatan nazwany jest w Biblii „bogiem 
tego świata" (por. 2 Kor 4, 4). Kiedy Pan 
Jezus byl kuszony, otrzymał ofertę - szatan 
pokazał mu wszystkie królestwa świata oraz 

mm Wszystkie cytaty wg Biblii Warszawskiej. 

ich chwałę i zaproponował: „To wszystko 
dam ci, jeśli upadniesz i złożysz mi pokłon" 
(por. Mt 4,8-9) . W J 12,31 zapisane są słowa 
Pana Jezusa: „Teraz odbywa się sąd nad tym 
światem; teraz władca tego świata będzie 
wyrzucony", a Apostoł Jan pisze - „I wybu-
chła walka w niebie: Michał i aniołowie jego 
stoczyli bój ze smokiem. I walczył smok 
i aniołowie jego, lecz nie przemógł i nie było 
już dla nich miejsca w niebie. I zrzucony 
został ogromny smok, wąż starodawny, zwa-
ny diabłem i szatanem, który zwodzi cały 
świat; zrzucony został na ziemię, zrzuceni 
też zostali z nim jego aniołowie" (Ap 12,7-9). 

Pan Bóg nie zwleka z wypełnieniem się 
zapowiedzi powtórnego przyjścia na ziemię 
Chrystusa, „lecz okazuje cierpliwość wzglę-
dem was, bo nie chce, aby ktokolwiek 
zginął, lecz chce, aby wszyscy przyszli do 
upamiętania. A dzień Pański nadejdzie jak 
złodziej; wtedy niebiosa z trzaskiem prze-
miną, a żywioły rozpalone stopnieją, ziemia 
i dzieła ludzkie na niej spłoną" (2 P 3, 9-10). 

Pan Jezus, wyjaśniając podobieństwo 
0 pszenicy i kąkolu (por. Mt 13, 24-30), 
powiedział: „Ten, który sieje dobre nasienie, 
to Syn Człowieczy. Rola zaś to świat, a dobre 
nasienie to synowie Królestwa, kąkol zaś to 
synowie Złego. A nieprzyjaciel, który go po-
siał, to diabeł, a żniwo to koniec świata, 
żeńcy zaś to aniołowie. Jak tedy zbiera się 
kąkol i pali w ogniu, tak będzie przy końcu 
świata. Syn Człowieczy pośle swoich anio-
łowi zbiorą z Królestwa jego wszystkie zgor-
szenia, i tych, którzy popełniają nieprawość, 
1 wrzucą ich do pieca ognistego; tam będzie 
płacz i zgrzytanie zębów" (Mt 13, 37-42). 

Apostoł Jan pisze: „I widziałem niebo 
otwarte, a oto biały koń, a Ten, który na nim 
siedział, nazywa się Wierny i Prawdziwy, 
gdyż sprawiedliwie sądzi i sprawiedliwie wal-
czy. Oczy zaś jego jak płomień ognia, a na 
głowie jego liczne diademy. Imię swoje miał 
wypisane, lecz nie znał go nikt, tylko on sam. 
A przyodziany był w szatę zmoczoną we krwi, 
imię zaś jego brzmi: Słowo Boże. I szły za nim 
wojska niebieskie na białych koniach, przy-
obleczone w czysty, biały bisior. A z ust jego 
wychodzi ostry miecz, którym miał pobić 

1 4 2 Scriptores Scholarum 



Histońa Zboru Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Lublinie 

narody, i będzie nimi rządził laską żelazną, 
On sam też tłoczy kadź wina zapalczywego 
gniewu Boga, Wszechmogącego. A na szacie 
i na biodrze swym ma wypisane imię: Król 
królowi Pan panów" (Ap 19,11-16). 

Winnym miejscu Pismo Święte podaje: 
„A gdy przyjdzie Syn Człowieczy w chwale 
swojej i wszyscy aniołowie z nim, wtedy 
zasiądzie na tronie swej chwały. I będą 
zgromadzone przed nim wszystkie narody, 
i odłączy jedne od drugich, jak pasterz 
odłącza owce od kozłów [...]. I odejdą ci 
na kaźń wieczną, sprawiedliwi zaś do życia 
wiecznego" (Mt 25, 31-32. 46). 

Szatan przedstawiany jest w Biblii jako 
wąż i smok (por. Ap 20, 2). Bóg ustanowił 
nieprzyjaźń między wężem a kobietą (Ewą), 
między potomstwem węża a potomstwem 
kobiety (por. Rdz 3, 15). Znakiem czasów 
jest obecna fascynacja smokami - dinozau-
rami i wężami. To, co brzydkie, ohydne, stało 
się obiektem zainteresowań wielu, w tym 
dzieci. Dzieci w poprzednich pokoleniach 
dowiadywały się np. o Szewczyku Dratewce, 
który podjął słuszną walkę ze smokiem i po-
konał go. Przez wieki istniała nieprzyjaźń 
pomiędzy rodzajem ludzkim a gadami. Teraz 
obserwujemy zmianę nastawienia. Co się 
dzieje? O stosunku Boga do smoków (po-
tworów) mówią takie miejsca Biblii, jak: Iz 
27, 1 - „W owym dniu ukarze Pan swoim 
twardym, wielkim i mocnym mieczem Le-
wiatana, zwinnego węża, Lewiatana, węża 
skręconego, i zabije smoka morskiego", oraz 
Ps 74, 14 - „Tyś rozbił głowę Lewiatana, 
oddałeś go na żer zwierzętom pustyni". 
A proroctwo mówi: „I widziałem anioła 
zstępującego z nieba, który miał klucz od 
otchłani i wielki łańcuch w swojej ręce. 
I pochwycił smoka, węża starodawnego, któ-
rym jest diabeł i szatan, i związał go na tysiąc 
lat. I wrzucił go do otchłani..." (Ap 20,1-3). 

Ale, póki co, „ogromny rudy smok" (por. 
Ap 12, 3) posiada władzę na ziemi. To z jego 
inicjatywy objawi się antychryst - człowiek, 
który stanie sią światowym przywódcą. An-
tychrystowi „dozwolono [...] wszcząć walkę 
ze świętymi i zwyciężać ich; dano mu też 
władzę nad wszystkimi plemionami i luda-

mi, i językami, i narodami. I oddadzą mu 
pokłon wszyscy mieszkańcy ziemi, każdy, 
którego imię nie jest od założenia świata 
zapisane w księdze żywota Baranka, który 
został zabity" (Ap 13, 7-8). 

Inna postać, fałszywy prorok, będzie 
zwodził mieszkańców ziemi przez cuda: „da-
no mu tchnąć ducha w posąg zwierzęcia, aby 
posąg zwierzęcia przemówił i sprawił, że 
wszyscy, którzy nie oddali pokłonu posągowi 
zwierzęcia, zostaną zabici. On też sprawia, że 
wszyscy, mali i wielcy, bogaci i ubodzy, wolni 
i niewolnicy otrzymują znamię na swojej 
prawej ręce albo na swoim czole. I że nikt 
nie może kupować ani sprzedawać, jeżeli nie 
ma znamienia, to jest imienia zwierzęcia lub 
liczby jego imienia" (Ap 13, 15-17). 

Oddanie pokłonu antychrystowi bądź je-
go posągowi oraz przyjęcie znamienia anty-
chrysta oznaczać będzie opowiedzenie się po 
stronie szatana, stąd: „Jeżeli ktoś odda po-
kłon zwierzęciu i jego posągowi i przyjmie 
znamię na swoje czoło lub na swoją rękę, to 
i on pić będzie samo czyste wino gniewu 
Bożego z kielicha jego gniewu i będzie mę-
czony w ogniu i siarce wobec świętych 
aniołów i wobec Baranka" (Ap 14, 9-10). 

Przed nami wielkie wydarzenia - totalna 
konfrontacja pomiędzy Bogiem a siłami Złe-
go. Chrystus pokona antychrysta (por. 2 Tes 
2, 8). Diabeł zostanie wrzucony do jeziora 
z ognia i siarki (por. Ap 20, 10). Kto z ludzi 
nie jest zapisany w księdze żywota, także 
zostanie wrzucony do jeziora ognistego 
(por. Ap 20,15): „I odejdą ci na kaźń wieczną, 
sprawiedliwi zaś do życia wiecznego" (Mt 25, 
46). Sprawiedliwi oglądać będą oblicze 
Chrystusa na wieki wieczne, a imię Jego 
będzie na ich czołach (por. Ap 22,4). Ludzie, 
którzy pójdą za antychrystem, nosić będą na 
sobie znak antychrysta (por. Ap 13, 16) 
i z antychrystem spędzą wieczność (por. Ap 
20, 10. 15). 

Chrystus zachęca: „Pójdźcie do mnie 
wszyscy, którzy jesteście spracowani i ob-
ciążeni, a Ja wam dam ukojenie" (Mt 11, 28) 
oraz: „Ja jestem droga i prawda, i żywot, nikt 
nie przychodzi do Ojca, tylko przeze mnie" 0 
14, 6). Decyzja należy do każdego z nas... 

143 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Prezb. Ryszard Kwoka 

Polska Misja 
„Świat dla Ch 

w lipcu 1995 r. 

ii j owa, skąd 
terzali udać 

;ię do Karagandy 

Nie znali 
szczegółów 

podróży 
ani kraju, 

do którego się 
udawali 

Opierali się 
jednak na 

wskazówkach 

Polska Misja „Świat dla Chrystusa", istniejąca w ramach 
Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w RP, od 
wielu lat dociera ze Słowem Bożym na pola misyjne. 
Prezbiter Jan Dytrych - Z-ca Dyrektora misji ds. Europy, 
w latach wojującego komunizmu zajmował się prze-
wożeniem egzemplarzy Pisma Świętego na Ukrainę. 
Pomagali mu w tym inni, którzy we własnym zakresie 
dostarczali Biblie narodom ZSRR, przez ówczesną wła-
dzę zakazane lub drukowane grubo poniżej potrzeb. 

Znana jest historia z lat 60., która dotyczyła pozwo-
lenia na wydrukowanie przez zarejestrowanych bapty-
stów (notabene, istniało więcej niezarejestrowanych 
baptystów) około 10 tysięcy egzemplarzy Biblii. Ktoś 
znaczący w KGB wezwał dyrektora wydawnictwa 
wspomnianych baptystów i oświadczył, że połowa na-
kładu musi zostać wysłana dla mniejszości rosyjskoję-
zycznych w krajach zachodnich, gdzie - według jego 
słów - nie mają oni dostępu do literatury religijnej po 
rosyjsku. Tak więc baptystom w ZSRR pozostawiono 5 
tysięcy Biblii, którymi można było obdzielić jedynie 
przywództwo wspólnot baptystycznych. Czarnorynko-
wa cena Biblii dochodziła wówczas do 300 rubli, co 
stanowiło równowartość kilku pensji „kołchoźnika". 
Gdy wierzący na Zachodzie otrzymali Biblie z nadrukiem 
wydawnictwa z Moskwy, bez chwili wahania zlecili 
specjalistom druk ponad 5 min kopii takich Biblii, które 
następnie „przerzucano" do ZSRR. Wiadomo, że papier 
był lepszy, a i samo wykończenie introligatorskie rów-
nież. Ale gdy do prezbitera jakiejś wspólnoty ewange-
licznej w ZSRR przychodził funkcjonariusz KGB i pytał 
czy ma Biblie i skąd, to on pokazywał nadruk i oświad-
czał, że dostał je od centrali w Moskwie. Polscy kurierzy 
znali zazwyczaj tylko imiona „braci" i to najwyżej dwóch 
z ogniwa. Różne były historie na granicach, miały 
miejsce konfiskaty (znane są przypadki, że potem sami 

144 



Polska Misja „Świat dla Chrystusa" 

celnicy rozprowadzali Biblie po cenach 
czarnorynkowych), a nawet różnego rodza-
ju kary dla przewożących, ale zawsze znaj-
dowali się chętni, którzy przemycali Biblie 
do ZSRR. 

W 1995 r. prezbiter Ryszard Kwoka 
otrzymał Boże natchnienie, aby pojechać 
do Kazachstanu. Wcześniej prowadził on 
prace misyjne na Litwie, w dużej mierze 
dzięki pomocy Zboru Kościoła Chrześcijan 
Wiary Ewangelicznej w Łęcznej oraz innych 
wspólnot i osób wspierających. Prezbiterzy: 
Jan Dytrych i Ryszard Kwoka w lipcu 1995 
roku wsiedli do pociągu jadącego w kierun-
ku Kijowa, skąd zamierzali udać się do 
Karagandy w Kazachstanie. Nie znali szcze-
gółów podróży ani kraju, do którego się 
udawali. Opierali się jednak na wskazów-
kach Ducha Świętego. Chociaż sprzedano 
im w Kijowie bilety kolejowe do Karagandy, 
na stacji stał jedynie pociąg w kierunku 
Akmoły - miasta, którego nie można było 
znaleźć na mapie Kazachstanu. Wątpliwości 
rozwiała nieznajoma pani, siedząca we 
wskazanym na bilecie przedziale. Okazało 
się, że jest to nowa kazachska nazwa daw-
nego sowieckiego Celinogradu, czy z czasów 
carów - Akmolińska. Wagon do Karagandy, 
leżącej około 300 km dalej, miał być po 
pięciu dniach podróży odczepiony na stacji 
w Akmole i dołączony do jakiegoś pociągu 
jadącego do Ałma-Aty. Polscy misjonarze 
byli początkowo zaszokowani obecnością 
kobiety w przedziale sypialnym, ale co mieli 
począć - takie były miejscowe zwyczaje. 
Nieznajoma, pani Tatiana, miała bilet do 
Akmoły (nazwę której znowu zmieniono 
w ostatnim czasie na Astana - nowa stolica 
Kazachstanu, co dosłownie znaczy po ka-
zachsku: stolica). Zauważyła, że podróżni 
rozmawiają między sobą po polsku. Jej 
ciekawość wzmogła się. Kim są? Skąd 
jadą? Po co do Kazachstanu, i to z takimi 
bagażami? Rozmowa potoczyła się po rosyj-
sku, a czasu było wiele. Dziwnym trafem nie 
było kontroli celnej na granicach ukraińsko-
rosyjskiej i rosyjsko-kazachskiej. W pociągu 
zmieniali się pasażerowie, którym polscy 
misjonarze ze swojego bagażu rozdawali 

literaturę chrześcijańską w języku rosyj-
skim. Pani Tatiana dostała już na początku 
podróży dużą Biblię. Drugiego dnia prezbi-
ter Ryszard Kwoka przyznał się pani Tatia-
nie, że chcieliby odwiedzić wspólnoty 
chrześcijańskie w Karagandzie, tylko kłopot 
w tym, że nie mogli wcześniej dotrzeć do 
adresów. Jakiś znajomy prezbiter z Moskwy 
dał mu wprawdzie adres pastora z okolic 
Karagandy, ale nikt nie odpisał na wcześ-
niejsze listy z Polski. Rozmawiano wiele na 
temat Słowa Bożego. Może czwartego dnia 
podróży pani Tatiana zaproponowała pomoc 
polskim misjonarzom, mówiąc, że jako na-
uczycielka odwiedzała i zna na pamięć adre-
sy pięciu wspólnot chrześcijańskich w swo-
im mieście Akmole. Ponieważ obecnie jest 
dyrektorką internatu, zaprasza więc do wol-
nych w okresie wakacyjnym pokoi, gdzie 
mogą pozostać, aż znajdą „swoich braci". 
Obok internatu jest tania i dobra restaura-
cja, wydająca posiłki składające się z potraw 
podobnych do polskich. Dodatkowo na sta-
cji można załatwić tygodniową przerwę 
w podróży. Tak też uczynili. Pod pierwszym 
z podanych przez panią Tatianę adresów 
odnaleźli niezarejestrowanych zielono-
świątkowców, wywodzących się z ukraiń-
skiego nurtu przebudzeniowego, gdzie 
znaczącą postacią był prezbiter Iwan S. 
Woronajew. W piątek po południu dotarli 
do miejscowego prezbitera, który oświad-
czył, iż szczęśliwie się składa, że w sobotę 
rano wyjeżdża na zjazd około 100 pastorów 
z terenu, gdzie będą również prezbiterzy 
z Karagandy. Tydzień później na stacji kole-
jowej w Karagandzie polscy misjonarze ze 
swoimi pakunkami zostali zabrani przez 
miejscowych braci do ich domów i wspólnot 
kościelnych. 

W następnych latach, każdego roku, 
wyjeżdżała grupa polskich misjonarzy, aby 
wspólnie docierać do kazachskich miast 
i wiosek, gdzie istnieje duchowy głód Sło-
wa Bożego. Najpiękniejsze były spotkania 
z miejscową Polonią, pomimo tego, że 
w większości przypadków rozmawiano po 
rosyjsku. We wspólnocie, gdzie pastorem 
jest prezbiter Jasza, z pochodzenia Nie-

145 Scriptores Scholarum 



Prezb. Ryszard Kwoka 

miec, stwierdzono obecność „siostry" swoich informatorów w narodzie. Długi 
z Chin - emigrantki, od ponad trzydziestu czas nurtowało uczestników pierwszej wy-
lat mieszkającej w Kazachstanie. Ma ona prawy misyjnej do Kazachstanu pytanie: 
w Urumczi (stolica prowincji chińskiej) Kim była pani Tatiana, że znała tak dobrze 
rodzoną siostrę, która może zaprosić do środowisko mniejszości wyznaniowych 
Chin i pomóc w pierwszych kontaktach, w Akmole?! Dzisiaj jasne jest, że musiała 
Misjonarze z Polskiej Misji „Świat dla być jednym z informatorów KGB. Niezba-
Chrystusa" byli zdumieni i zachwyceni ta- dane są nie tylko drogi Boże, ale i zawiłości 
kim prowadzeniem Ducha Świętego. Do- duszy ludzkiej. 
wiedzieli się również wiele na temat repre- Na 4 lipca 2000 r. planowany jest kolej-
sji, jakie musieli znosić chrześcijanie żyjący ny wyjazd uczestników Polskiej Misji 
w Kazachstanie w czasach ZSRR. Na przy- „Świat dla Chrystusa" na kontynent azja-
kład nie wolno było dziecku do lat 18 brać tycki. Tym razem do Chin, gdzie w 1999 r. 
udziału w żadnych nielegalnych zgroma- prezbiter Edward Kędziera - z-ca dyrektora 
dzeniach religijnych. Należy w tym miejscu misji ds. Azji, dotarł do Urumczi. Celem 
wyjaśnić, że procedura rejestracji była nie- jest 8 min Ujgurów - nomadów blisko 
zwykle zawiła i skutecznie zniechęcająca, spokrewnionych z Kazachami, których 
Czasami w celach propagandowych rejes- ChRL objęła swoim protektoratem rządo-
trowano niektóre zgromadzenia chrzęści- wym. Podobno toczy się wojna domowa, 
jańskie, lecz tylko w większych miastach. Ujgurowie są w większości muzułmanami. 
W przypadku stwierdzenia obecności na Wiele jest niewiadomych, ale wiadoma jest 
modlitwie dziecka, jego rodzice byli wzy- wola Boża wynikająca ze Słowa Bożego 
wani do szkoły, dom, w którym odbywało zapisanego chociażby w Ewangelii wg św. 
się nabożeństwo doznawał mniejszej lub Mateusza 28, 18-20 i u Proroka Micheasza 
większej dewastacji, gdy siły porządkowe 4, 1-7. Wyjeżdżający polscy misjonarze 
usuwały „nielegalnie" zgromadzonych, z Polskiej Misji „Świat dla Chrystusa" liczą 
a prowadzący takie zgromadzenie trafiał na wsparcie modlitewne braci i sióstr z Koś-
na kilka lat do obozu pracy. Prezbiter Ry- ciołów i Wspólnot chrześcijańskich. Więcej 
szard Kwoka spotkał w Karagandzie prez- informacji: tel. (0-81) 4622381 (Z-ca Dy-
bitera Domańskiego (Polak z pochodzenia), rektora Polskiej Misji „Świat dla Chrystu-
który w sumie „zaliczył" ponad 10 lat sa" ds. Azji - Edward Kędziera) lub pocztą 
rozłąki z rodziną i wspólnotą kościelną, internetową - ryskwok@vc.pl . Niech Pan 
Wszystko za sprawą KGB, które miało Bóg Wszechmogący błogosławi! 

Jurty w okolicach Urumczi w Chinach 
fot. E. Kędziera 

1 4 6 Scriptores Scholarum 

mailto:ryskwok@vc.pl


Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Edward Kędziera 

tqd pomagał nam 
Sm 

Relacja 
z I podróży misyjnej do Chin, 
zorganizowanej przez 
Polską Misję „Świat dla Chrystusa": 
31.05. - 30.06.1999. 

„A pokój Boży, który przewyższa wszelki rozum, 
strzec będzie serc waszych i myśli waszych 

i a ż n i e w Chrystusie Jezusie" (Biblia Warszawska, Flp 4, 7) 
| g J J | Q ( J 

Moją relację zaczynam od słów Apostoła Pawła z Listu do 
j a k i e g o ś Filipian, mówiących o Bożym pokoju, który przewyższa 

s z c z e o ó l n e o o w s z e ^ e logiczne rozumowanie. Właśnie ten pokój to-
y y Warzyszył mi od pierwszych dni przygotowań do misji, aż 

p r z e s ł a n i a do mego powrotu. 
d0tvczacea0 Wszystko zaczęło się od telefonu do Ambasady Chiń-

I H y skiej w Warszawie, gdzie zwróciłem się z zapytaniem 
m e ] p o a r o z y o możliwość otrzymania wizy. Dowiedziałem się, że 
d o C h i l l n i e m ° g ę H Otrzymać po spełnieniu jednego z dwóch wa-

^ K r MK M I M A I M M i ł W i ^ ^ | . * 1 * / / 4 

^ runkow: pierwsza możliwość to zaproszenie, druga -
p r z e m ó w i ł O n ważny bilet na samolot tam i z powrotem. Ponieważ 
d o m n i e W t e ł wcześniej nie byłem w Chinach, nie miałem niko-

- i « / go, kto mógłby mi wysłać zaproszenie. Druga możliwość 
S p r a w i e W ] a j £ i s również nie wchodziła w grę, ponieważ nie stać mnie 

W Y i a t k o W Y było na przelot samolotem. Pozostawała jedynie nadzieja, 
* U ł uc^a m * z<*obyć wizę w Kazachstanie. Byłem w tym 

S p O S O l D f C Z I l l e m wcześniej kilka razy i mam tam wielu znajomych 
j e d n a k Ż e t e n braci w Panu. Ufałem więc, że z Bożą pomocą uda mi się 

• * A " * u zyskać wizę i wyjechać. Zadzwoniłem do mojego znajo-
W y j a Z C l j e S t m e g 0 w Kazachstanie i poprosiłem go, aby rozeznał się co 

do możliwości. Po jakimś czasie otrzymałem od niego 
informację, że wprawdzie nieco drożej, ale wizę da się 
załatwić. To mnie w pewnym stopniu uspokoiło oraz 
sprawiło, że coraz bardziej wierzyłem w powodzenie 

147 



Edward Kędziera 

m tapi 

mm 
s s 

wyjazdu. Chociaż nie otrzymałem od Boga 
jakiegoś szczególnego przesłania dotyczą-
cego mej podróży do Chin, nie przemówił 
On do mnie w tej sprawie w jakiś wyjątko-
wy sposób, czułem jednak, że ten wyjazd 
jest Jego wolą. Pewne okoliczności z po-
przednich wyjazdów do Kazachstanu wska-
zywały na to, że Pan chce, abym tym razem 
pojechał dalej - do Chin. Była to dla mnie 
wielka próba wiary, gdyż pojawiły się rów-
nież wątpliwości. Często zadawałem sobie 
pytanie, czy mój wyjazd rzeczywiście jest 
wolą Bożą. Wówczas prosiłem Boga 
o wzmocnienie i utwierdzenie w wierze. 

Postanowiłem, że będę się przygotowy-
wał, a jeśli to pochodzi od Boga, Pan da mi 
powodzenie. Od kwietnia 1999 r. zacząłem 
gromadzić fundusze na wyjazd, a więc 
miałem tylko dwa miesiące do zaplanowa-
nego przeze mnie terminu wyjazdu, który 
ustaliłem na 31 maja 1999 r. W grę wcho-
dziła duża (przynajmniej jak dla mnie) kwo-
ta, prawie 4 tys. zł. Miałem więc pewne 
obawy. Pieniędzy zebrałem dokładnie tyle, 
ile potrzebowałem, cały czas byłem jednak 
podekscytowany, gdyż otrzymywałem je 
z różnych źródeł niemalże do ostatniego 
dnia przed wyjazdem. Bóg jednak okazał się 
wierny i wyposażył mnie. Jak już wspom-
niałem, była to dla mnie wielka próba wiary, 
lecz miałem w tym doświadczeniu szczegól-
ny pokój Boży, który był dla mnie znakiem 
tego, że nad wszystkim czuwa Pan. 

Miałem wykupiony bilet wraz z miej-
scówką na pociąg relacji Berlin - Astana 
(obecna stolica Kazachstanu) przez Lublin. 
Kiedy czekałem na dworcu w Lublinie wraz 
ze 150 kilogramowym bagażem na przyjazd 
tego pociągu, okazało się, że na peron wjeż-
dża pociąg relacji Berlin - Kijów, a mego 
wagonu „po prostu" nie ma. Miałem cztery 
minuty na podjęcie decyzji... Wsiadłem i po-
jechałem do Kijowa. W czasie jazdy dowie-
działem się, że pociąg, na który czekałem 
został odwołany i od dzisiaj nie kursuje. 
Przez pewien czas byłem przerażony na 
myśl o tym, jak poradzę sobie sam w Kijowie 
z tak ciężkim bagażem, ale Pan mi pomógł. 
Czułem w tych trudnych momentach, jak 

Bóg „obejmuje mnie i mówi": Nie bój się, ja 
jestem z tobą. Wiozłem ze sobą 170 sztuk 
Nowych Testamentów i inną literaturę bib-
lijną w języku rosyjskim dla Kościołów w Ka-
ragandzie. Podróż miałem dobrą i z pomocą 
Bożą, po czterech dniach, dojechałem na 
miejsce. 

Kiedy zaczęliśmy załatwiać wizę w Kara-
gandzie, to okazało się, że to wcale nie taka 
prosta sprawa. Dla mnie, jako dla obcokra-
jowca, nie było praktycznie żadnych możli-
wości uzyskania wizy chińskiej bez zapro-
szenia. Szanse zmalały więc do zera. Byłem 
naprawdę przygnębiony. Podczas rozmowy 
z kazachskimi urzędnikami doradzono mi, 
abym udał się do byłej stolicy Kazachstanu, 
Ałma-Aty i spróbował szczęścia bezpośred-
nio w Ambasadzie Chińskiej. Natychmiast 
podjąłem decyzję. Następnego dnia rano wy-
jechaliśmy z moim znajomym, Kolą, w 1000-
kilometrową trasę z Karagandy do Ałma-Aty. 
Chociaż było bardzo gorąco (większość drogi 
to ciągnący się kilometrami step), samochód 
Koli (Zaporożec), choć już nie młody, spisy-
wał się dobrze i po 24 godzinach byliśmy na 
miejscu. Mieliśmy adres pewnej rodziny 
wierzących, których wcześniej nie znaliśmy. 
Mimo tego zostaliśmy przyjęci bardzo mile. 
Mąż Chińczyk, żona Rosjanka, na stałe 
mieszkający w Kazachstanie. Ponieważ 
w tym samym czasie byli u nich goście z Chin 
(małżeństwo), czuliśmy się trochę nieswojo, 
jako niespodziewani, dodatkowi goście. 
Przedstawiłem się i opowiedziałem po co 
przyjechałem, trochę porozmawialiśmy. Gos-
podarz domu zadzwonił do kilku biur turys-
tycznych z pytaniem, czy zechcą mi pomóc. 
Większość z rozmówców odmawiała, tłu-
macząc, że to nie jest możliwe, lecz przed-
stawiciel jednego z biur obiecał, że spróbuje 
mi pomóc. Mieliśmy czekać na telefon do 
następnego dnia. Trochę się uspokoiłem, ale 
świadomość tego, że szanse są niewielkie nie 
opuszczała mnie. Wiele godzin spacero-
wałem po mieście, modląc się i „wołając" 
do Boga o pomoc. To oczekiwanie było dla 
mnie bardzo trudne, a oprócz tego przycho-
dziło zwątpienie, czy rzeczywiście jest wolą 
Bożą, abym pojechał. Jednak przez cały czas 

1 4 8 Scriptores Scholarum 



Az dotąd pomagał nam Pan (1 Sm 7, 12) 

byłem również pocieszany przez mego Pana. 
Zacząłem dostrzegać w sobie podwójną na-
turę, jedna aż rwała się, by narzekać i płakać, 
druga - bardzo mocno wierzyła w powodze-
nie misji. 

Minął jeden dzień, potem drugi, a telefon 
milczał. Podczas kolejnego posiłku gospoda-
rze zauważyli, że się denerwuję. Próbowali 
mnie więc pocieszać i powiedzieli mi, abym 
się nie dręczył, gdyż jeżeli jest to Bożą wolą, 
to wizę dostanę. Pomyślałem sobie: Łatwo 
wam mówić, ale co ja czuję, to wie tylko 
Bóg. Po posiłku zacząłem opisywać w moim 
terminarzu kolejny dzień i w momencie, gdy 
opisywałem tego człowieka, który postano-
wił mi pomóc, odczułem potężne dotknięcie 
Ducha Świętego i jakby głos: Ten właśnie 
człowiek pomoże załatwić ci wizę. Byłem 
tym tak bardzo zaskoczony, że nie uwie-
rzyłem. Trzeciego dnia po telefonach nasze-
go gospodarza, okazało się, że nic z tego nie 
będzie. Mimo szczerych chęci, nie może mi 
pomóc. Byłem zrozpaczony, nie czekałem 
nawet na obiad, podziękowałem za wszystko 
i odjechaliśmy z powrotem do Karagandy. 
Chciałem płakać i krzyczeć oraz miałem żal 
do Boga, jednak panowałem nad sobą i myś-
lałem: Panie, jeśli nie jest Twoją wolą, abym 
tam pojechał, zgoda, nie pojadę. Gotów 
jestem wrócić do Polski i powiedzieć 
wszystkim, że się pomyliłem. Ale, Panie, 
jak mam wytłumaczyć sobie ten pokój, który 
wlewasz w moje serce odnośnie mego wy-
jazdu do Chin? Chociaż wracałem do Polski, 
ciągle wydawało mi się, że to tylko jakieś 
nieporozumienie. Z jednej strony układałem 
sobie scenariusz mego powrotu do Polski, 
z drugiej - byłem myślami w Chinach. 
Wreszcie dotarliśmy do Karagandy. Kiedy 
podjechaliśmy pod blok, stała tam żona Koli 
i rozmawiała z sąsiadką. Podeszła do mnie 
i powiedziała: Był telefon z Ałma-Aty, będzie 
wiza. Co to była za wiadomość, mówię 
Wam, jaka radość! Tak bardzo dziękowałem 
Bogu i cieszyłem się. Umyłem się, zjadłem 
coś, wziąłem trochę bielizny do torby i za 
trzy godziny z powrotem jadę 1000 km, do 
Ałma-Aty. Na miejscu byłem w niedzielę 
rano, a w poniedziałek o 16.00 miałem już 

wizę w kieszeni. Kosztowała bardzo dużo, 
ale to było nieważne. Do Chin wyjechałem 
pociągiem tego samego dnia o 21.00. 

Podróż miałem przyjemną. Pociąg kolei 
chińskiej był estetyczny, wygodny i z klima-
tyzacją. Po 36 godzinach dojechałem do 
Urumczi. Potem jeszcze tylko taksówką 
pod wskazany adres kościoła i byłem u celu 
podróży. Przyznam, że miałem dużo kło-
potów z nawiązaniem rozmowy z powodu 
nieznajomości języka. Język rosyjski nie 
jest tam (w rejonie Urumczi) tak popular-
ny, jak myślałem, jednak Pan stawiał przede 
mną ludzi, którzy, chociaż niewiele, mówili 
po rosyjsku. Kościół, do którego się udałem, 
to duża społeczność wierzących, licząca 10 
tys. członków. Jest on zarejestrowany i działa 
legalnie (w odróżnieniu od wielu nielegal-
nych zgromadzeń). W budynku odbywają 
się nabożeństwa jednocześnie na trzech pię-
trach. W ten sposób razem może modlić się 
3 tys. osób. Na parterze budynku kościelne-
go znajduje się witryna z literaturą chrześ-
cijańską oraz Bibliami w języku chińskim, 
którą można nabywać bez przeszkód. Próbo-
wałem rozmawiać z ludźmi, którzy sprze-
dają literaturę, ale nie bardzo mi wycho-
dziło. Szukałem pomocy w słowniku i w koń-
cu zrozumieli mnie. Potem pojechałem do 
hotelu, gdzie zarezerwowałem jeden z tań-
szych pokoi i myślałem, że ktoś się pojawi. 
Czekałem, czekałem, lecz nikt się nie po-
jawił przez trzy dni. Pojechałem ponownie, 
znowu rozmawiałem i dowiedziałem się, że 
w niedzielę o 10.00 jest nabożeństwo. 
Wróciłem do hotelu i zacząłem zastanawiać 
się, dlaczego są tacy „chłodni"? Nie miałem 
im tego za złe, jednak było mi trochę przy-
kro. Następnego dnia, w niedzielę, przyje-
chałem na nabożeństwo. Musieli między 
sobą rozmawiać o mnie, bo gdy mnie tylko 
zobaczyli, to od razu zaprowadzili na środ-
kowe piętro i wskazali krzesło w pierwszym 
rzędzie. Nabożeństwo przebiegało „normal-
nie". Ktoś filmował je kamerą video. Po 
nabożeństwie wyszedłem na zewnątrz i oka-
zało się, że nikt nie miał ochoty ze mną 
rozmawiać. Po chwili prawie wszyscy rozes-
zli się, zostało może 30 osób. Stałem i łzy 

149 Scriptores Scholarum 



Edward Kędziera 

m 
Pi».i 

s 

I d 

C l 
N 
l - t 

cisnęły mi się do oczu. „Wołałem" do Boga: 
Panie, przejechałem tyle drogi i nikt nawet 
ze mną nie chce rozmawiać, czy to ma sens? 
Pamiętam, za minutę, najwyżej dwie, pod-
szedł do mnie młody, może 30- -letni męż-
czyzna i zapytał o coś w języku angielskim. 
Odpowiedziałem, że nie rozumiem po an-
gielsku i mogę rozmawiać po rosyjsku. Wte-
dy on zwrócił się do mnie po rosyjsku. 
Wprawdzie mówił w tym języku słabo, ale 
mogliśmy się porozumieć. Byłem szczęśli-
wy. Kiedy wyjaśniłem mu, po co przyje-
chałem, natychmiast zaprowadził mnie do 
swego pastora. Był to starszy człowiek, 
bardzo ostrożny w rozmowie. Nie przejawiał 
większego zainteresowania moją osobą. 
Mówił o trudnych doświadczeniach z prze-
szłości i o potrzebie ostrożności. Niemniej 
jednak nasza rozmowa była serdeczna i roz-
staliśmy się w pokoju. Luchin-Ping, takie 
jest imię mojego przyjaciela i brata w Panu, 
zaprosił mnie do swojego domu. Był to 
wspaniały czas modlitwy, rozmowy i posiłku. 
Ten człowiek może być dla nas (Polskiej 
Misji „Świat dla Chrystusa") bardzo wartoś-
ciowy. Zna język chiński, angielski, kazach-
ski, ujgurski i słabo rosyjski, a więc znako-
micie nadaje się na tłumacza i przewodnika. 
Ponieważ bardzo się zaprzyjaźniliśmy, obie-
cał mi swoją pomoc. Zauważyłem, że jest 
szczerym, otwartym człowiekiem i naprawdę 
kocha Jezusa. Luchin-Ping dał mi nawet 
klucze do swojego mieszkania, abym mógł 
wejść, kiedy tylko przyjadę. Zrobił tak dla-
tego, gdyż często wyjeżdża w interesach 
i może się zdarzyć, iż nie będzie go w domu, 
gdy przybędę. 

Po sześciu dniach pobytu w Chinach 
wracałem do Kazachstanu autobusem. Oglą-
dałem miasta i wsie. Chiny to zupełnie inny 
kraj niż Polska. Inna mentalność ludzi i kul-
tura. Jest to aktualnie kraj prężnie rozwijają-
cy się. Wiele się tutaj buduje nowych 
obiektów, dróg, mostów itp. Dużo ludzi (w 
większości z krajów byłego Związku Ra-
dzieckiego, a także z Polski) przyjeżdża tu 
i kupuje ogromne masy towarów.(najczęściej 
odzież), zostawiając miliony dolarów. Miasta 
tętnią życiem: handel, usługi, gastronomia, 

praca na budowach, w przemyśle itp. Ow-
szem są też ludzie bardzo biedni. Wielu 
spotkać można na ulicach, stojących z różny-
mi narzędziami. Oczekują na propozycję pra-
cy. Jednak ogólny obraz Chin jest o wiele 
korzystniejszy niż obraz Kazachstanu, gdzie 
jest ogólny zastój i nic się nie dzieje. Ze 
szczególnym zainteresowaniem obserwo-
wałem tereny górskie, gdzie zamieszkują 
jeszcze plemiona koczownicze, pasterskie. 
Wielu z nich to Ujgurowie, około 40% 
w tym rejonie Chin, i to właśnie w tym 
języku oraz w języku kazachskim potrzeba 
literatury ewangelizacyjnej. Mam kochanego 
brata w Panu - Waltera w Niemczech, który 
obiecał powielić dla naszej misji literaturę 
w języku ujgurskim, i liczę, że uda się nam ją 
dostarczyć. Pragnę docierać z Ewangelią do 
małych miejscowości, do wsi, do tych ple-
mion koczowniczych i pasterskich, gdzie 
z Dobrą Nowiną nie dotarł jeszcze nikt. 

Do domu wróciłem zmęczony, ale 
szczęśliwy, ponieważ cel, który postawiłem 
przed sobą, został osiągnięty. Moim zada-
niem było rozpoznanie sytuacji w rejonie 
Urumczi w Chinach oraz nawiązanie kon-
taktów z ludźmi wierzącymi. Dzisiaj jestem 
bogatszy o doświadczenia, mam lepsze 
rozeznanie, i co najważniejsze bardzo do-
bry kontakt z bratem w Chrystusie, którego 
poznałem. 

W lipcu 2000 r. wybieramy się z prezbi-
terem Ryszardem Kwoką do Chin, aby, jeśli 
Pan pozwoli, przygotować pole do pracy 
ewangelizacyjnej. Zdaję sobie sprawę z te-
go, że nie dokonałem niczego wielkiego 
i treścią tego artykułu-świadectwa nie jest 
podsumowanie jakichkolwiek osiągnięć, 
jednak to, na co chciałem zwrócić uwagę, 
to sposób rozpoznawania woli Bożej, ucze-
nie się rozumienia i szukania oblicza Boże-
go. Nie jest to łatwe, nie przychodzi przez 
siedzenie w fotelu, ale poprzez konsek-
wentne działanie oraz przez cierpliwość 
i wiarę. Korzystając z okazji pragnę z całego 
serca podziękować Bogu za wszystkich, 
którzy modlili się o mnie oraz wspierali 
duchowo i finansowo. Bez tej pomocy nic 
sam bym nie uczynił. 

1 5 0 Scriptores Scholarum 





Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Mariola Kozubek, Tomasz Mikusiński, 
Euzebiusz Bednarz 

Buch Focolari 
Początek 
Trydent (Wiochy) 7 grudnia 1943 roku - Chiara Lubich 
poświęca swoje życie Bogu. Jest sama. Nic nie wskazuje 
na to, że akt ten stanie się początkiem czegoś nowego. 

» d l Q [ A jednak wypowiedziane „tak" dla Boga zaowocuje po-
wstaniem szerokiego ruchu odnowy duchowej i społecz-
nej, który zostanie nazwany Ruchem Focolari (od wło-
skiego focolare = ognisko domowe) ze względu na 
„ogień" ewangelicznej miłości, który go cechuje, i który 
spowoduje jego niezwykły rozwój. Chiara ma 23 lata, gdy 
rozpoczyna swoje doświadczenie radykalnego odczytania 

d u c h o w e ! Ewangelii, które wkrótce pociągnie inne osoby. Wśród 
, , wojennych zniszczeń, w czasach przemocy i nienawiści, 

1 s p o ł e c z n e j . Odkrywa z kilkoma przyjaciółkami, że Bóg jest Miłością, 
k t ó r y Z O S t a n i e a prawdziwym sensem ludzkiego życia jest odpowiadać 

miłością na tę Miłość. 

c h e m F o c o l a r i Duchowość jedności 
/ i i i . W słowach Jezusa, czerpanych z Ewangelii i kolejno 
\Od W I O S K ł e g O wcielanych w codzienne życie, a zwłaszcza w przykazaniu 

focolare =
 0 § - miłości wzajemnej: „To jest moje przykazanie, abyście się 

* Ita Ar%mr% \ w z a i e m n * e miłowali, tak jak ja was umiłowałem" 0 15, 
n i S K O a o m o w e ) 12), odkrywają „zasadę, dzięki której ludzie i rzeczy mogą 
Ze W z g l ę d u n a zyskać nową harmonię". Płynie stąd zmiana jakości życia 

« O O i e ń > > e w a n - osobistego i wspólnotowego, leczone są rany, rozdarcia, 
9 ^ podziały i nienawiść. Zrozumiały i doświadczyły, że gdy 

; n e j jednoczy je miłość nadprzyrodzona, Jezus jest obecny 
pośród nich i realizuje swoje pragnienie - jedność: „Aby 
wszyscy stanowili jedno, jak Ty, Ojcze we Mnie, a Ja 

CfO c e c h u j e , w Tobie, aby i oni stanowili w Nas jedno, aby świat 
1 k t Ó r v S D O W O « uwierzył, żeś Ty Mnie posłał" 0 17, 21). To zdanie staje 

& P się programem ich życia. Jedność między pojedynczymi 
osobami, warstwami społecznymi, narodami jest zrozu-

y rOZWÓj m * a n a 1 przedstawiana przez Chiarę jako najważniejszy 
kierunek zaangażowania, powszechne pragnienie ludz-

152 



Ruch Focolari 

kości, cel, ku któremu ona zmierza. Rozu-
mieją, że Jezus umarł na krzyżu, doświad-
czając opuszczenia przez Ojca, aby podaro-
wać nam tę jedność i że droga do jej 
urzeczywistnienia prowadzi właśnie przez 
krzyż. Dlatego wybierają Jezusa ukrzyżowa-
nego i opuszczonego jako swój ideał. Du-
chowość, która z biegiem lat rozwinęła się, 
z konsekwentnego podążania za inspiracją 
Ducha Świętego, posiada wyraźnie charak-
ter wspólnotowy i jako duchowość jedności 
staje się drogą, na której idzie się do Boga 
razem. 

Kościół katolicki rozpoznał autentycz-
ność charyzmatu, otrzymanego przez Chia-
rę Lubich. W 1962 roku papież Jan XXIII 
aprobuje Ruch Focolari pod oficjalną nazwą 
„Dzieło Maryi". W 1990 roku papież Jan 
Paweł II zatwierdza statuty Dzieła, uwz-
ględniając jego rozwój w ostatnich dziesię-
cioleciach. 

Rozkwit życia 
Wciągu ponad 50 lat swego istnienia Ruch 
rozprzestrzenił się w 182 krajach i liczy 
dziś ponad 2 miliony członków i drugie tyle 
sympatyków, osób należących do różnych 
ras, narodowości, religii i kręgów kulturo-
wych. 

Ruch Focolari, który zrodził się w Koś-
ciele katolickim jest głęboko zjednoczony 
z jego hierarchią. W sierpniu 1984 roku 
Papież Jan Paweł II w czasie swej pierwszej 
wizyty w Międzynarodowym Centrum Ru-
chu w Rocca di Papa (Rzym), stwierdził, że 
w „Dziele Maryi" rozpoznaje charakterys-
tyczne rysy Kościoła posoborowego. 

Sercem Ruchu są fokolariny i fokolarini, 
prowadzący życie konsekrowane-wspólno-
towe, w żeńskich oraz męskich „fokolare", 
których istotą jest stałe utrzymywanie du-
chowej obecności Jezusa, zgodnie z Jego 
obietnicą: „...gdzie są dwaj albo trzej zebra-
ni w imię moje, tam jestem pośród nich" 
(Mt 18, 20). W latach 1966-1984 wyodręb-
niają się z inspiracji Chiary Lubich różne 
odgałęzienia, w tym tzw. „ruchy szerokiego 
oddziaływania": Ruch „Nowa Ludzkość", 
podejmujący odnowę obszarów polityki, 

ekonomii, pracy, kultury, służby zdrowia 
itp. Obecnie jest on konsultantem Rady 
Ekonomicznej i Społecznej ONZ (ECO-
SOC); Ruch „Nowe Rodziny", działający 
w świecie rodzin; ruchy: „Młodzież dla 
Zjednoczonego Świata" oraz „Dzieci dla 
Jedności", proponujące odpowiedzi na po-
trzeby nowych pokoleń; ruchy: „Kapłański", 
„Zakonników", „Zakonnic" oraz „Nowe Pa-
rafie", podejmujące nurt odnowy w Koście-
le. Ich animatorami są głębiej zaangażowani 
członkowie Ruchu: „fokolarini", „wolontariu-
sze", „księża fokolarini", „gen" (od generazione 
nuova - nowe pokolenie). 

Dialogi 
Duchowość jedności rozprzestrzeniła się 
najpierw wśród członków Kościoła katolic-
kiego, a w łatach sześćdziesiątych zaczęła 
przenikać między chrześcijan innych Koś-
ciołów; do Ruchu należy kilkadziesiąt ty-
sięcy chrześcijan ponad dwustu wyznań. 
Rozszerzanie się Ruchu doprowadziło do 
kontaktu z wyznawcami innych religii: 
żydami, muzułmanami, hinduistami, bud-
dystami i in. Wielu z nich stało się człon-
kami Ruchu. Podjęto też dialog z ludźmi 
dobrej woli, nie wyznającymi wiary religij-
nej. Kontakt z nimi oparty na wzajemnym 
szacunku i pragnieniu głębszego poznania, 
przeradza się we współdziałanie wbudowa-
niu świata bardziej zjednoczonego. 

Apostolat i ewangelizacja 
Ruch rozszerza swoje przesłanie głównie 
poprzez świadectwo życia. Wykorzystuje 
do jego głoszenia również nowoczesne 
środki przekazu, organizuje kongresy i spot-
kania. M.in.: spotkania „Słowa Życia" (raz 
w miesiącu), otwarte dla wszystkich zain-
teresowanych, oraz „Mariapoli" - pięciod-
niowe doroczne rekolekcje. 

Prowadzone dzieła 
W łonie Ruchu powstało wiele istotnych 
inicjatyw społecznych, dążących do prze-
zwyciężania nierówności i niesprawiedli-
wości. Jedną z nich jest „projekt ekonomii 
komunii", sformułowany przez Chiarę Lu-

Scriptores Scholarum 1 5 3 



Mariola Kozubek, Tomasz Mikusiński, Euzebiusz Bednarz 

bich w 1991 roku w Brazylii. To nowy 
sposób prowadzenia działalności gospodar-
czej, firm i zakładów, zmierzający do bar-
dziej chrześcijańskiego podziału dóbr. Wła-
ściciele przedsiębiorstw decydują dobro-
wolnie dzielić wypracowane zyski na trzy 
części: na rozwój przedsiębiorstwa, na po-
moc dla ubogich, na wspieranie struktur, 
służących formowaniu ludzi w duchu „kul-
tury dawania". Do chwili obecnej 670 
przedsiębiorstw, na wszystkich kontynen-
tach, przyjęło ten sposób prowadzenia 
działalności. W Polsce istnieją cztery przed-
siębiorstwa oparte na tych zasadach. Pro-
jekt budzi żywe zainteresowanie ekonomi-
stów i naukowców, którzy widzą w nim 
propozycję i szansę nowego ładu gospodar-
czego, opartego na międzyludzkiej solidar-
ności. 

Szczególnym miejscem świadectwa są 
„miasteczkaktóre stają się małymi mode-
lami społeczności odnowionej przez Ewan-
gelię. Powstało ich dotychczas 19 na całym 
świecie. Polskie „Mariapoli Fiore" 
w Trzcian-ce, gmina Wilga w woj. mazo-
wieckim, zostało zainaugurowane w czerw-
cu 1996 roku osobiście przez Chiarę Lu-
bich. W tym samym roku, Katolicki Uni-
wersytet Lubelski przyznał Chiarze Lubich 
doktorat honoris causa w dziedzinie Nauk 
Społecznych. 

W Polsce 
W naszym kraju Ruch rozwija się od po-
czątku lat siedemdziesiątych i skupia ponad 
4 tysiące osób, natomiast z duchowością 
Ruchu zetknęło się około 14 tysięcy osób. 
W Polsce istnieje 6 fokolare żeńskich i 5 
męskich (Kraków, Lublin, Warszawa, Wro-
cław, Mariapoli Fiore), a także 2 kapłańskie 
(Katowice i Ząbkowice Śląskie). 

Na przełomie lutego i marca br., Chiara 
Lubich ponownie gościła w Polsce. Zasad-
niczym powodem tej wizyty stało się 
uczestnictwo w trzeciej „kongregacji" od-
powiedzialnych Ruchu Swiatło-Żyde 
w Częstochowie, na zaproszenie krajowego 
moderatora, ks. Henryka Bolczyka. Chiara 
przedstawiała historię Ruchu Focolari jako 
„historię jedności", wskazując Jezusa u-
krzyżowanego i opuszczonego, jako wzór 
dla budowania jedności z Bogiem i między 
ludźmi. Więzi między Ruchem Focolari 
a Ruchem Światło-Życie pogłębiły się 
znacznie. 

Podczas swojego pobytu w Polsce, 
Chiara uczestniczyła w 303. Zebraniu Ple-
narnym Konferencji Episkopatu Polski, na 
zaproszenie ks. Prymasa Józefa Glempa. 
Wobec 90 kardynałów i biskupów Chiara 
opowiadała historię działania Ducha Świę-
tego w Ruchu, będącą równocześnie histo-
rią Ruchu. Podkreślała w niej zwłaszcza 
rolę i znaczenie Ruchów i Nowych 
Wspólnot Kościelnych, mówiąc m.in.: 
„Ruch Focolari jest jednym z Ruchów koś-
cielnych, o których z ogromną miłością 
mówił Jan Paweł II w Wigilię Zesłania 
Ducha Św. w roku 1998, kiedy określił ich 
miejsce w Kościele, nazywając je znaczą-
cym przejawem jego aspektu charyzmatycz-
nego [...] współistotnego z jego aspektem 
instytucjonalnym i pozostającym z nim 
w głębokiej komunii»". 

Możliwość kontaktu: 
• fokolare żeńskie: ul. Parysa 66, 20-712 

Lublin, tel/fax (0-81)/526 79 57 
• fokolare męskie: ul. Laury 8a, 20-711, 

Lublin, tel/fax (0-81)/526 16 38 
• Mariapoli Fiore: Trzcianka 50a, 08-470 

Wilga, teł. (0-25)/681 40 76 

1 5 4 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Zbigniew Kusiak 

Ruch Światło-Życie. 
O Słudze Bożym 
ks. Franciszku Blachnickim 

Ruch Światło-
a 

•Zycie powinien 
dążyć do 

<<samo-
» 

poprzez prze-
kształcenie 

wspólnot Ru-
w żywe 

społeczności 
parafialne, 

gdzie każdy 
będzie pełnił 

me ze swoim 

i miejscem 
w Kościele, dla 
dobra całej pa-
rafii, dla dobra 

Kościoła. 

Jeżeli ziarno pszenicy wpadłszy w ziemię nie obumrze, 
zostanie tylko samo... j ^ 24 

Jest piękny, słoneczny dzień, 1 kwietnia 2000 r. W Kroś-
cienku nad Dunajcem kilkutysięczna rzesza ludzi związa-
nych z Ruchem Światło-Życie zgromadziła się, aby po-
witać powracającego „Wygnańca". Do umiłowanej Oj-
czyzny powrócił Sługa Boży ks. Franciszek Blachnicki. 
Kim był ten człowiek, że powrót Jego doczesnych 
szczątków zgromadził tyle osób, że wywołał takie zainte-
resowanie ludzi Kościoła w Polsce? Jeśli wśród 
współczesnych szukalibyśmy świadka, który w swoim 
życiu realizował słowa Chrystusa o obumieraniu, to na 
pewno możemy swoją uwagę zwrócić na tego kapłana, 
którego życie możemy scharakteryzować dwoma słowa-
mi: Amen i Magnificat. 

Urodził się 24 marca 1921 r. w Rybniku na Śląsku, 
w wielodzietnej rodzinie. Jego ojcem był Józef Blachnicki, 
matką Maria Miller. Ukończył gimnazjum typu neokla-
sycznego w Tarnowskich Górach. Od najmłodszych lat 
pragnął służyć innym. Bardzo aktywnie działał w harcer-
stwie. W roku 1938 zdał maturę, po czym jako ochotnik 
wstąpił do wojska. Brał udział w kampanii wrześniowej, 
dostał się do niewoli niemieckiej. Uciekł i wrócił do 
Tarnowskich Gór, gdzie podjął działalność konspiracyjną. 
W 1940 r. jego grupa została zdekonspirowana i musiał 
uciekać. Aresztowany, po przesłuchaniach został osadzo-
ny w obozie oświęcimskim jako więzień nr 1201. 
W Oświęcimiu przebywał 14 miesięcy. We wrześniu 
1941 r. przewieziono go do więzienia w Katowicach 
i postawiono przed sądem, a w marcu 1942 r. skazano 
na śmierć przez ścięcie za działalność przeciwko Trzeciej 
Rzeszy. Ponad cztery miesiące przebywał w celi śmierci, 
oczekując na wykonanie wyroku. Ułaskawiano go, a karę 
śmierci zamieniono na 10 lat ciężkiego więzienia po 

155 



Zbigniew Kusiak 

zakończeniu wojny. Aż do 1945 r. przeby-
wał w więzieniach na terenie Niemiec, 
gdzie w kwietniu tego roku został wyzwo-
lony przez armię amerykańską w obozie 
Legenfeld w południowych Niemczech. 

Pobyt w celi śmierci katowickiego wię-
zienia wiąże się z najważniejszym wydarze-
niem Jego życia. Po latach, w swoim Testa-
mencie nazwie to wydarzenie dniem swoich 
narodzin. Opisuje to w taki sposób: 

„Dar wiary, która jako nowa, nadprzyro-
dzona rzeczywistość została wlana wjednym 
momencie w owym pamiętnym dniu - jako 
zupełnie nowe, nie ludzką mocą zapalone 
światło, które świeci nawet wtedy, gdy nie 
pada jeszcze na żaden przedmiot i trwa 
cicho, nieporuszenie jak gwiazda, świecąc 
w ciemnościach i sama będąc ciemnością. Ta 
rzeczywistość wiary - od tamtej chwili, bez 
przerwy określa dynamikę mego życia i jest 
we mnie źródłem wody wytryskującej ku 
życiu wiecznemu. Nigdy w tym okresie nie 
miałem wątpliwości co do wiary i nigdy nie 
miałem innych celów i dążeń, zaintereso-
wań, poza wynikającymi z wiary i skierowa-
nymi ku Ojcu przez Syna w Duchu Świętym, 
w realizacji wielkiego planu zbawienia. 
Wszystkie decyzje były podejmowane w mo-
tywacji wiary. Wiarę przy tym zawsze po-
jmowałem jako decyzję osoby, polegającą na 
oddaniu siebie, i moje zaangażowanie -
przynajmniej na płaszczyźnie intencji było 
niepodzielne"1. 

Opisywane wydarzenie miało miejsce 
17 czerwca 1942 r. Jak bardzo głębokie 
było to nawrócenie, najlepiej świadczą 
dzieła tego Sługi Bożego oraz świadectwa 
osób, które spotkały się z nim na drogach 
swego życia. Śpośród tych dzieł największe 
to Ruch Światio-Życie oraz Krucjata Wy-
zwolenia Człowieka. 

Po zakończeniu wojny Franciszek Blach-
nicki wrócił do Polski i wstąpił do Śląskiego 
Seminarium Duchownego. W 1950 r. 
przyjął święcenia kapłańskie i rozpoczął 
praćę duszpasterską. Od początku najgłęb-

1 Ks. F. Blachnicki, Testament, w: tenże, Gwaltownik 
Królestwa Bożego, Lublin 1994. 

szy sens widział w pracy w małych grupach 
duszpasterskich. Jedyną możliwość zaan-
gażowania świeckich w Kościele stanowiła 
wówczas służba liturgiczna. Ks. Franciszek 
gromadził ministrantów, zabierał ich na 
kilkudniowe rekolekcje na wzór harcerskich 
obozów, jednocześnie kształtując ich sumie-
nia w duchu Ewangelii. Nigdy nie bał się 
stawiać wymagań tym, którzy z Nim byli, 
i w tym widział szansę powodzenia wszel-
kich działań. Po latach tak o tym wspomina: 

„Odwaga wiary jest szczególnym darem 
Bożym, darem, który otrzymaliśmy w na-
szym Ruchu Światło-Życie. Jest to równo-
cześnie dar ogromnie w tej chwili nam 
potrzebny [...]. Wczym się ta odwaga wiary 
wyraża? 

Przede wszystkim w odważnym stawia-
niu wymagań autentycznej wiary, auten-
tycznej Ewangelii. 

Kiedy jako kapłani duszpasterze, kate-
checi czy katechetki stajemy w obliczu dzie-
ci czy młodzieży, to zwykle towarzyszy nam 
jakiś podstawowy lęk, czy oni są zdolni 
zrozumieć to, co do nich mówimy i wtedy 
uciekamy się do różnych chwytów psycho-
logicznych, pedagogicznych, socjologicz-
nych [...]. A tymczasem ludzie czekają na 
autentyczne Słowo Boże, na autentyczną 
Ewangelię. A zwłaszcza ludzie młodzi 
chcą, aby stawiać im wielkie wymagania. 

Zaczęło się kiedyś od pracy z dziećmi. 
Pierwsze odkrycie: kiedy zetknąłem się jako 
początkujący wikary z duszpasterstwem 
dzieci, uświadomiłem sobie, że u podstaw 
naszej pracy duszpasterskiej z dziećmi leży 
pewien schemat, który zawiera w sobie jakąś 
zasadniczą kapitulację. Schemat, który za-
kłada, że życie w grzechu ciężkim, to jest 
normalny stan życia chrześcijańskiego i to 
trzeba przyjąć jako punkt wyjścia. Od czasu 
do czasu można zaproponować ludziom, 
żeby wyrwali się z tego stanu z okazji jakie-
goś święta, proponuje się ludziom spo-
wiedź, żeby na chwilę odzyskali stan łaski 
uświęcającej, ale potem jak najszybciej po 
spowiedzi trzeba dać okazję do Komunii 
świętej [...] i potem wracają do normy, czyli 
do życia w grzechu ciężkim. Próbowałem to 

1 5 6 Scriptores Scholarum 



Ruch Światło-Życie 

kiedyś przedstawić dzieciom, konkretnie 
ministrantom i powiedziałem, że my musi-
my się zbuntować przeciwko takiej koncep-
cji życia, bo to jest życie podobne do życia 
żab, które żyją w błocie i czasem taka żaba 
wychyli się, żeby zaczerpnąć powietrza i zno-
wu - plums - do błota z powrotem [...]. 
Okazało się, że wszyscy na taką propozycję 
czekają, że to jest coś wspaniałego"2. 

Takie właśnie wysokie wymagania po-
stawił Ojciec (tak Go nazywają wszyscy, 
którzy stanęli na drodze Ruchu Światło-
-Zycie) w programie formacyjnym, który 
stworzył dla uczestników wszystkich typów 
oaz. Ten styl kształtował charaktery setek 
tysięcy młodych ludzi w czasach zniewole-
nia komunistycznego. Oazy rekolekcyjne 
stawały się prawdziwymi oazami wolności 
w rzeczywistości totalitarnego zniewolenia. 

Najcenniejszym owocem Ruchu Świa-
tło-Życie jest wspomniana powyżej Krucja-
ta Wyzwolenia Człowieka. Stała się ona 
odpowiedzią na wezwanie Jana Pawła II 
skierowane do Rodaków, aby sprzeciwili 
się wszystkiemu, co uwłacza godności czło-
wieka. W Nowym Targu podczas pierwszej 
pielgrzymki Papieża do Polski została mu 
ofiarowana pierwsza Księga Czynów wyzwo-
lenia, zawierająca nazwiska osób, które do-
browolnie, jako dar miłości wobec Chrys-
tusa i braci, ofiarują całkowitą abstynencję 
od alkoholu i wypowiadają walkę wszelkim 
zniewoleniom zagrażającym człowiekowi. 
Jako źródło tych zniewoleń wskazywał Oj-
ciec lęk: 

„Szczytem wolności w rozumieniu 
Ewangelii, w rozumieniu chrześcijaństwa 
jest oddanie życia za prawdę. To jest właś-
nie martyrium, to jest świadectwo krwi, 
oddania życia, i to jest równocześnie szczyt 
wolności chrześcijanina i wolności człowie-
ka zarazem. Jeżeli w ten sposób pojmiemy 
naszą wolność, to zawsze będziemy wolni 
i zawsze będzie nam towarzyszyła wew-
nętrzna świadomość wolności, wewnętrzna 

2 Ks. F. Blachnicki, Świadectwo niepokornego, w: te-
nże, Prawda - Krzyz - Wyzwolenie, Carlsberg 1985, s. 9-
10. 

radość i pozbędziemy się wtedy lęku. Bo 
bezpośrednim źródłem niewoli człowieka 
jest lęk, a nie zewnętrzna przemoc. 

Gdyby nie było lęku, to zawsze pozos-
tawalibyśmy ludźmi wolnymi. Dlatego 
trzeba przezwyciężyć lęk przez wiarę w to, 
że jesteśmy dziećmi Bożymi"3. 

Najistotniejszym faktem jest jednak to, 
że wszystkie te wymagania najpierw sta-
wały się udziałem Ojca. Odwaga wiary 
rzeczywiście charakteryzowała całe Jego 
życie. Jednocześnie nigdy nie uchylał się 
od konsekwencji swojego działania, nawet 
najcięższych, najpoważniejszych. Gdy w la-
tach pięćdziesiątych aresztowano biskupów 
katowickich, nie pogodził się z próbami 
manipulacji Kościołem przez władze komu-
nistyczne - podjął pracę w tajnej Kurii, co 
zaowocowało wygnaniem z diecezji. W 1 9 6 0 
r. Służba Bezpieczeństwa brutalnie rozwią-
zała podjętą przez Ojca Krucjatę Wstrze-
mięźliwości (osiągała zbyt dobre wyniki 
w walce z pijaństwem). Ojciec najpierw 
wezwał współpracowników do śpiewu Mag-
nificat, a następnie bez sprzeciwu pozwolił 
się uwięzić w tym samym więzieniu, 
w którym przetrzymywali Go hitlerowcy. 

Lata sześćdziesiąte to czas pracy nauko-
wej w Katolickim Uniwersytecie Lubel-
skim. Jego specjalnością była teologia pas-
toralna. Był jednym ze współtwórców In-
stytutu Teologii Pastoralnej KUL. Gdy jed-
nak komuniści z przyczyn politycznych nie 
zatwierdzili jego habilitacji, odmówił po-
bierania wynagrodzenia za pracę wykła-
dowcy. 

Był bardzo aktywny podczas solidarnoś-
ciowego zrywu w 1980 r. Przygotowywał 
program Wielkiej Ewangelizacji Ad Chris-
tum Redemptorem. Planował, że do 2000 r. 
we wszystkich parafiach Polski odbędą się 
rekolekcje ewangelizacyjne, i że całe rzesze 
Polaków spotkają Jezusa Chrystusa i przy-
jmą jego Ewangelię. 

Wybuch stanu wojennego zastał Go 
w Rzymie, gdzie brał udział w II Kongresie 
Ruchów Katolickich. Jego powrót do kraju 

3 Ibidem, s. 13. 

Scriptores Scholarum 1 5 7 



Zbigniew Kusiak 

stał się niemożliwy. Osiadł w Carlsbergu, 
w Palatynacie, gdzie powstało Międzynaro-
dowe Centrum Ewangelizacji Światło-
-Zycie. Tutaj też tworzył Chrześcijańską 
Służbę Wyzwolenia Narodów, która miała 
przygotowywać diakonię i materiały dla 
wyzwolenia narodów zniewolonych przez 
system totalitarny. 

Zmarł w Carlsbergu 27 lutego 1987 r. 
Po latach dostrzeżono Jego zasługi. 17 

lutego 1994 r. został pośmiertnie odzna-
czony Krzyżem Komandorskim Orderu Od-
rodzenia Polski; 5 maja 1995 r. otrzymał 
pośmiertnie Krzyż Oświęcimski. 

Miłość, którą żył i której uczył swoich 
braci i siostry, nie mogła zostać bezowocna. 
Pozostaje ona dla nas przykładem i nauką. 
9 grudnia 1995 r. za zgodą Papieża Jana 
Pawła II rozpoczął się proces beatyfikacyjny 
Sługi Bożego ks. Franciszka Blachnickiego. 

Jan Paweł II napisał o Nim: 
„Swoje liczne talenty umysłu i serca, jakiś 

szczególny charyzmat, jakim obdarzył Go 
Bóg, oddal sprawie budowy Królestwa Boże-
go. Budował je modlitwą, apostolstwem, 
cierpieniem i budował z taką determinacją, 
że słusznie myślimy o Nim jako o gwałtowni-
ku tego królestwa (por. Mt 11 ,12)" 4 . 

4 Jan Paweł II, Telegram przesłany 28 lutego 1987 r. 
na ręce bpa Szczepana Wesołego, w: Biuletyn Nadzwyczajny 
Ruchu Światło-Życie, bmrw, s. 1. 

1 5 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Bogdan Opon 

U źródeł 
Neokatechumenat, od strony terminologicznej, sięga 
instytucji katechumenatu funkcjonującej w Kościele 
Powszechnym, choć ze względu na chrzest dzieci 
niezbyt często spotykanej, przynajmniej obecnie. Ka-
techumenatem (z języka greckiego - powstrzymywać, 
hamować, trzymać mocno) nazwano w Kościele pierw-
szych wieków okres, w którym kandydat do przyjęcia 
chrztu (katechumen) przygotowywał się na ten fakt. 
Dokonywało się to poprzez udział w katechezie dla 
katechumenów, ale też przez dawanie świadectwa 
przyjęcia orędzia głoszonego podczas katechez, co 
weryfikował biskup gminy chrześcijańskiej w czasie 
dwukrotnych skrutiniów (od łac. scrutor - badać, starać 
się poznać, przeszukiwać) przed dopuszczeniem kate-
chumena do chrztu. Wiarygodność intencji i postano-
wień katechumena potwierdzał świadek, który pu-
blicznie zapewniał o tym podczas skrutiniów. 

Termin „neokatechumenat" wskazuje więc na rze-
czywistość, za którą stoją ludzie, wprawdzie ochrzcze-
ni, jednak zdążający do odnowienia i pogłębiania 
świadomości faktu bycia człowiekiem ochrzczonym, 
jak i skutków z tego wynikających. 

Patrząc od strony socjologicznopastoralnej, neoka-
techumenat jest ruchem (słowo raczej nielubiane 
wśród członków) we współczesnym Kościele katolic-
kim, który na stałe zadomowił się w ponad 600 
diecezjach i 3000 parafii. Członkowie wspólnoty obec-
ni są w ponad 90 krajach całego świata, w 10000 
wspólnot. 

Odrobina historii 
„Droga Neokatechumenalna" sięga swoimi początka-
mi roku 1962, kiedy to Kiko Argiiello, malarz, wraz 
z kilkoma podobnie myślącymi ludźmi, zapragnął 

159 



Bogdan Opoń 

9 
fmx 

W ś>. 

W 

INJ 

w mocno zsekularyzowanym świecie głę-
biej przeżywać swoje chrześcijaństwo. 
Neokatechumenat narodził się w barakach 
Palomeras Altas, jednej z najuboższych 
dzielnic Madrytu. Oddajmy na chwilę głos 
wspomnianemu człowiekowi, by poznać 
początki: 

„Miałem swoją pracownię malarską bli-
sko Placu Hiszpańskiego i zwykłem spę-
dzać święta Bożego Narodzenia u moich 
rodziców. Pewnego roku poszedłem na 
Boże Narodzenie do domu i wszedłem do 
kuchni, gdzie ujrzałem płaczącą kucharkę. 
Zapytałem ją: «Berta - tak miała na imię -
co się dzieje?». Ona opowiedziała mi, że jej 
mąż jest pijakiem i chce zabić syna, który 
sprzeciwi! się ojcu... Opowiedziała mi 
swoją historię, która całkowicie mną 
wstrząsnęła. Poszedłem zobaczyć, gdzie 
mieszkała. Było to okropne miejsce, pełne 
ubogich baraków. Ta biedna kobieta wsta-
wała o szóstej rano, aby pójść do pracy. 
Miała dziewięcioro dzieci. Jej mąż był kula-
wy, wykrzywiony i prawie zawsze pijany. 
Kijem bił dzieci i krzyczał: «Idźcie bronić 
swego ojca!». Czasami, będąc pijany, odda-
wał mocz na swoje córki. Ta kobieta 
o wdzięcznym wyglądzie, choć już starsza-
wa, opowiedziała mi przerażające rzeczy... 
Przyszło mi do głowy, żeby zabrać jej męża 
na Cursillos de Cristianidad (Kursy Chrześci-
jaństwa). Biedak, widząc mnie przema-
wiającego, był pod dużym wrażeniem. 
Wciągu kilku następnych miesięcy nie pił, 
ale potem powrócił do picia i znowu za-
częły się awantury. Jego żona wołała mnie: 
«Panie Kiko, proszę niech pan przyjdzie, bo 
mąż chce nas wszystkich pozabijać. Niech 
pan wezwie policję!». Nie dawali mi żyć. 
W końcu pomyślałem: «A jeżeli Pan Bóg 
mówi mi, abym wszystko pozostawił i po-
szedł żyć z nimi, aby im pomóc?». Zebra-
łem się, zostawiłem wszystko i poszedłem 
mieszkać z tą rodziną. Spałem w malutkiej 
kuchni, pełnej kotów. Żyłem tam, i całe to 
środowisko mną wstrząsnęło. Zobaczyłem 
wielu ludzi żyjących w straszliwej sytuacji, 
pełnej cierpienia... Poznałem pewnego 
opiekuna społecznego, który pokazał mi 

rejon Palomeras Altas, gdzie stał wolny 
barak z desek, który służył za schronienie 
psom. I powiedział mi: «Ulokuj się tutaj 
i nie przejmuj się». I tak zaczęło się wszyst-
ko. W slumsach chciałem żyć, jak Charles 
de Foucauld, w kontemplacji. Tak jak ktoś 
wobec Eucharystii stoi u nóg rzeczywistej 
obecności Chrystusa, tak ja chciałem być 
u nóg Chrystusa Ukrzyżowanego, pośród 
najbiedniejszych i najnędzniejszych ludzi. 
Pan prowadził mnie w tym duchu: ja byłem 
ostatni, a oni byli Jezusem Chrystusem... 
Pewnego dnia, kiedy było okropnie zimno -
była to zima i padał śnieg, a psy, które spały 
ze mną, ogrzewały mnie - nagle wszedł do 
mnie sąsiad i powiedział: «Przyniosłem ci 
piecyk, bo umierasz z zimna». Ludzie po-
woli zbliżali się i zadawali sobie pytanie: 
«Kim jest ten brodacz z gitarą?». Dla jed-
nych byłem kimś, kto podjął jakieś posta-
nowienie, dla innych - jakimś protestan-
tem, bo miałem stale Biblię przy sobie. 
Cyganie przychodzili z powodu gitary... 
Nie wiedzieli, kim jestem, i to było zna-
kiem zapytania dla wszystkich..." 

Z czasem w tych samych slumsach 
zamieszkała Carmen Hernandez - doktor 
chemii i licencjusz teologii, co pozwoliło 
Kiko dobrze zorientować się w postanowie-
niach kończącego się Soboru Watykańskie-
go II, szczególnie tych dotyczących odnowy 
Kościoła. Tak wspomina dalej: 

„Pod naciskiem tego środowiska bied-
nych Pan pozwolił nam znaleźć formę prze-
powiadania, syntezę, która została przyjęta 
przez owych braci i stworzyła pewną «koi-
nonię», wspólnotę chrześcijańską. Tak zro-
dziła się wśród biednych pierwsza wspól-
nota złożona z Cyganów, analfabetów, 
żebraków, byłych więźniów, prostytutek 
itd. Wspólnota, gdzie uwidaczniała się 
miłość Chrystusa Ukrzyżowanego, stała 
się znakiem... W barakach odkryliśmy 
trójnóg, na którym później oparliśmy całą 
Drogę Neokatechumenalną: Słowo, Litur-
gię i Wspólnotę". 

Z baraków w Palomeras Altas zostali 
wkrótce zaproszeni do parafii w centrum 
Madrytu. Casimiro Morcilło, ówczesny ar-

1 6 0 Scriptores Scholarum 



Neokatechumenat 

cybiskup Madrytu, kieruje ich do coraz 
trudniejszych parafii, które pragnęły roz-
począć ten eksperyment. Chciał jednak, aby 
zawsze w centrum nowego ruchu stał 
miejscowy proboszcz. Neokatechumenat 
szybko rozprzestrzenił się w wielu madryc-
kich parafiach, później obejmował coraz 
więcej hiszpańskich diecezji. W 1968 r., 
z listem polecającym abpa Morcillo i na 
zaproszenie kard. DelI'Acqua, wikariusza 
Rzymu, rozpoczynają ewangelizację w Wie-
cznym Mieście. Wkrótce powstają tam 
pierwsze wspólnoty neokatechumenalne. 

W roku 1975 „Droga" dociera do Polski 
za przyczyną jezuity - o. Cholewińskiego, 
który zetknął się z ruchem podczas pobytu 
w Rzymie. Wspólnoty powstają najpierw 
w Lublinie, a dwa lata później w Krakowie, 
Łodzi i Warszawie, gdzie w 1990 r. decyzją 
Księdza Prymasa zostało erygowane Misyj-
ne Seminarium Duchowne Redemptoris Ma-
ter. Obecnie „Droga" w Polsce liczy ponad 
500 wspólnot. 

Potrzeba Neokatechumenatu 
Neokatechumenat był odpowiedzią na po-
soborowy entuzjazm, niezwykły czas łaski 
i działania Bożego Ducha. Współczesna 
sytuacja ateizmu i sekularyzmu stawia Koś-
ciół w pozycji, w której przywrócenie kate-
chumenatu jest nieuniknione. Dlaczego na-
zywa się Neokatechumenatem? Ponieważ 
jest propozycją dla ludzi, którzy zostali 
ochrzczeni, lecz nie posiadają wystarczają-
cej formacji chrześcijańskiej. Tę sytuację 
zauważył Jan Paweł II, który w Catechesi 
Tradende stwierdza, że wielu chrześcijan 
w parafiach znajduje się w sytuacji „jakby 
katechumenów". W starożytnym Kościele, 
rozwijającym się w społeczności pogań-
skiej, jeśli ktoś chciał przyjąć chrzest, mu-
siał przejść drogę zwaną katechumenatem. 
Obecnie coraz częściej obserwuje się roz-
dźwięk pomiędzy wiarą a życiem. Stąd 
konieczny jest autentyczny proces na-
wrócenia, który miałby być realizowany 
w całym życiu. Przez miłość i jedność tych 
wspólnot cała parafia wezwana jest do 
nawrócenia. 

Trzy etapy 
Pierwszym etapem powstania Neokatechu-
menatu jest zawiązanie wspólnoty. Dzieje 
się to przez cykl 15 katechez, głoszonych 
przez grupę katechistów wędrownych, 
których zaprasza miejscowy proboszcz. On 
też decyduje się stanąć na czele nowej 
wspólnoty. Ekipa katechistów składa się 
z księdza, małżeństwa i młodego mężczyz-
ny - oni tworzą wspólnotę ewangeliza-
cyjną. Katechezy opierają się na trzech 
elementach: Słowie Bożym, liturgii i wspól-
nocie. Po powstaniu wspólnoty rozpoczyna 
się faza tzw. prekatechumenatu. W tym 
czasie członkowie wspólnoty weryfikują 
swoją wiarę. Spotykają się dwa razy w ty-
godniu - raz na liturgii Słowa oraz w sobot-
ni wieczór na wspólnej Eucharystii. Jeden 
dzień w miesiącu starają się spędzić razem, 
na dzieleniu się swoinń doświadczeniami 
z życia i z lektury Pisma Świętego. Po około 
dwóch latach odbywa się pierwsze skruti-
nium, związane z przyjęciem do katechu-
menatu. Dzieje się to w obecności biskupa, 
a kandydat na Boże wezwanie do dosko-
nałości odpowiada: „Amen". 

Drugi etap to katechumenat, który 
dzieli się na dwie części. W pierwszej 
wspólnota wsłuchuje się w Słowo Boże, 
uczestniczy w Eucharystii. Po roku kate-
chiści przygotowują wspólnotę do drugiego 
skrutinium, które oznacza decydujące 
przejście do katechumenatu. Ci, którzy 
zdecydowali się przejść do tego etapu, 
uczą się głębokiej modlitwy osobistej. Ka-
techumenat zmierza do tego, aby katechu-
menów doprowadzić do wewnętrznej pros-
toty i oddania się woli Ojca. Takie nasta-
wienie prowadzi do postawy dziękczynie-
nia i uwielbienia. 

Ostatnia faza katechumenatu polega na 
wybraniu i odnowieniu przyrzeczeń chrztu 
św. 

W skrócie można Neokatechumenat 
określić jako drogę trzech podstawowych 
etapów życia chrześcijańskiego: pokory 
(prekatechumenat), prostoty (katechume-
nat pochrzcielny) i uwielbienia (wybranie 
i odnowienie przyrzeczeń chrzcielnych). 

161 Scriptores Scholarum 



Bogdan Opoń 

„Droga neokatechumenalna" pragnie 
odpowiedzieć na problem obecności tak 
wielu ochrzczonych, którzy nie przyjęli 
Ewangelii na serio i nie są wprowadzeni 
w wiarę i w życie chrześcijańskie. Podsta-
wowym zamierzeniem „Drogi" było zapro-
ponować tym ludziom drogę analogiczną 
do katechumentatu w prawdziwym tego 
słowa znaczeniu: drogę, która z jednej stro-
ny weźmie pod uwagę szczególną sytuację 
tego, który jest już chrześcijaninem, z dru-
giej jednak strony chce być autentycznie 
„katechumenalną", nie zakładając niczego, 
proponując odkrywanie i osobiste przyję-
cie, krok po kroku, wszystkich aspektów 
wiary, liturgii i życia chrześcijańskiego. 

Uwagi końcowe 
Czas na kilka słów podsumowania. Należy 
stwierdzić, iż Droga Neokatechumenalna 

jest jednym z owoców Soboru Watykań-
skiego II. Sięgając głęboko w tradycję Koś-
cioła pierwszych wieków, proponując swo-
im członkom regularne czytanie Słowa 
Bożego, udział w cosobotniej Eucharystii, 
przynależność do wspólnoty „rodzi" dla 
parafii, Kościoła „nowych ludzi", świado-
mych swojej godności dzieci Bożych i goto-
wych do dawania świadectwa swojego na-
wrócenia. 

„Droga", jako radykalny ruch zmierzają-
cy do ożywienia życia religijnego, proponu-
je odnowę życia chrześcijańskiego, sięgając 
w najgłębsze pokłady ludzkiej egzystencji, 
pokazując, że życie człowieka jest miejscem 
objawiania się Boga, miejscem, w którym 
On dokonuje wielkich dzieł. 

LITERATURA 
1. R. Blazqez, Wspólnoty neokatechumenalne. Ocena teologiczna, Lublin 1989. 
2. List Jana Pawła II do abpa Paula Josefa Cordesa w sprawie Drogi Neokatechumenalnej. 
3. W. Nowicki, Ruchy religijne w Polsce, „Chrześcijanin w świecie" 1988, nr 117. 
4. Ks. E. Weron, Ruchy odnowy we współczesnym Kos'ciele, Poznań 1993. 
5. Ks. E. Zoffoli, Czy „droga" neokatechumenatu jest prawowierna? 
6. Polecam też liczne strony internetowe wspólnot neokatechumenalnych, na których można zna-

leźć dokumenty biskupów włoskich, i nie tylko, dotyczące „Drogi", katechezy Kiko i Carmen 
oraz liczne informacje o Neokatechumenacie. 

wm 

m 

M 

rys. D. Grzeszkiewicz 

1 6 2 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jarosław Agaciński 

Odnowa 
w Duchu Świętym 

He wszyst-
im odnowie-

niem człowieka 

go doświad-
czenie osoby 

Jezusa w swoim 
życiu, a dopiero 
w konsekwencji 

radosnym 
i pełnym 

niesieniem 
Ewangelii 

innym. 

Jako zjawisko przebudzenia chrześcijan do pełni życia 
w Tym, którego wyznają swoim Panem, Odnowa w Duchu 
Świętym jest sięgnięciem do korzeni doświadczenia 
obecności Boga. Apostołowie, strwożeni odejściem Pana, 
mało świadomi obietnicy, ale wierni w jej oczekiwaniu, 
zebrali się w sali „na gorzej pięćdziesiąt dni po Zmar-
twychwstaniu Jezusa. Duch Święty, który na nich zstąpił, 
zaskoczył ich swoim działaniem. Jego obecność dała 
apostołom moc do wyznawania wiary (np. owocne wy-
stąpienie Apostoła Piotra, w wyniku którego nawróciło 
się około trzech tysięcy osób) oraz siłę do odkrywania 
charyzmatycznej relacji Boga z ludźmi. Różnorakie dary 
(charyzmaty) manifestujące Bożą miłość w widzialnej 
rzeczywistości (uzdrowienia, proroctwa, wskrzeszenia 
umarłych, dary czynienia cudów, modlitwy w innych 
językach) stały się codziennym doświadczeniem pier-
wszej wspólnoty wierzących. 

Po dziewiętnastu stuleciach działania Boga, przy 
większym lub mniejszym otwarciu człowieka, grupa 
protestanckich studentów szkoły biblijnej w Topeka 
(USA), niezadowolonych ze swego dotychczasowego 
życia duchowego, w kontekście potężnej mocy działania 
Boga opisanej w Dziejach Apostolskich, spotyka się na 
modlitwie o odnowienie przeżywania mocy Ducha Świę-
tego w swym życiu. W 1901 r. doznają oni tego, co 
pierwotnie stało się udziałem pierwszych uczniów Chrys-
tusa - chrztu Duchem Świętym połączonego z darem 
modlitwy w innych językach. Wydarzenie to zainicjowało 
działalność zborów zielonoświątkowych. 

Wiosną 1966 r. dwaj młodzi katolicy - wykładowcy 
Uniwersytetu Duąuesne koło Pittsburgha (USA) - roz-
poczynają własne poszukiwania duchowe w celu ożywie-
nia swojej wiary. Natknąwszy się na książki jednego 
z zielonoświątkowych pastorów - Davida Wilkersona 
(m.in. autor książki Krzyż i sztylet) oraz „przebudzonego" 

163 



Jarosław Agaciński 

mm 

w 

^ s n 

pisarza - Johna L. Sherrilla (m.in. autor 
książki Oni mówią innymi językami) - pragną 
przeżyć to samo doświadczenie obecności 
Ducha Świętego, które było do tej pory 
udziałem jedynie protestanckich zielonoś-
wiątkowców. Dochodzi do tego w połowie 
roku 1967, gdy grupa studentów i młodych 
naukowców Uniwersytetu Duąuesne udaje 
się na nabożeństwo modlitewne do jednego 
z Kościołów zielonoświątkowych i prosi 
o modlitwę nad sobą z włożeniem rąk. 
W wyniku tej modlitwy dochodzi do 
przeżyć silnego doświadczenia odnowy du-
chowej. Niektórzy otrzymują dar modlitwy 
w innych językach itp. Tenże rok rozpoczy-
na pewien formalny etap otwarcia się kato-
lików^ na zawsze istniejącą działalność Du-
cha Świętego. Owo przeżycie, nazywane 
chrztem w Duchu Świętym, w ciągu 
krótkiego czasu staje się udziałem coraz 
większej grupy ludzi. Studenci z Uniwersy-
tetu Duąuesne dzielą się swoją radością 
z przyjaciółmi z Uniwersytetu Notre Dame 
w South Bend, Indiana (USA). Wkrótce 
Uniwersytet ten staje się ośrodkiem „Od-
nowy". Niespełna 7 lat później I Międzyna-
rodowa Konferencja Odpowiedzialnych za 
Katolicką Odnowę Charyzmatyczną zgro-
madziła 30 000 uczestników, w tym 19 
biskupów, 700 księży, zakonników i zakon-
nic z kardynałem Leonem Suenensem w roli 
pasterza tego ruchu. 

W Polsce Odnowa w Duchu Świętym 
pojawiła się w roku 1975. Pierwszymi, 
którzy przyjęli doświadczenie „Odnowy", 
byli: ks. Marian Piątkowski (Poznań), ks. 
Bronisław Dembowski (Warszawa), o. Adam 
Schulz SJ (Warszawa), ks. Andrzej Grefko-
wicz (Warszawa), o. Józef Kozłowski SJ 
(Łódź) i ks. Franciszek Płonka (Kraków). 

Główne ośrodki grup modlitewnych 
Odnowy w Duchu Świętym powstają w Po-
znaniu, Krakowie, Warszawie, Katowicach, 
Białymstoku i Lublinie. Z początku doś-
wiadczenie osób wchodzących w skład tych 
wspólnot jest przyjmowane z pewną 
ostrożnością i nieufnością zarówno przez 
świeckich, jak i przez hierarchię Kościoła 
Rzymskokatolickiego w Polsce. Z biegiem 

czasu, przekonując się na podstawie do-
brych owoców, iż jest to dzieło Boże, Koś-
ciół uznaje je za mające źródło w Bogu, 
a więc dobre i budujące. 

Czym jest „Odnowa"? W roku 1982 
pewien człowiek na ulicy zadaje mi pytanie: 
„Czy kochasz Jezusa?". Intryguje mnie, 
siedemnastoletniego wówczas chłopaka, 
postawienie problemu: czy kocham? Odpo-
wiadam na znanej mi z codziennego życia 
płaszczyźnie: chodzę do kościoła, spowia-
dam się, mam kolegę księdza, lecz nie są to 
odpowiedzi na postawione pytanie. Poszu-
kiwanie odpowiedzi prowadzi mnie do gru-
py ludzi modlących się w sposób nietypowy 
- spontanicznie, szczerze, radośnie. Próby 
naśladowania tej postawy nie dają rezulta-
tu. Dochodzę do wniosku, że Ten Ktoś, 
kogo uważałem za mojego Boga jest dla 
mnie zupełnie nieznany. Od tamtej pory 
zaczyna się moja przygoda z Bogiem, która 
trwa do dziś. Bóg stał się dla mnie nie tyle 
jakimś głównym punktem mojego życia, co 
jego treścią i porządkiem. 

Dla kogoś z zewnątrz, „Odnowa" może 
być postrzegana jako grupa ludzi zaangażo-
wanych, świadomych, spontanicznych, tro-
chę „zwariowanych" i oderwanych od rze-
czywistości, którzy mówią ciągle o „prowa-
dzeniu" Bożym. Zewnętrzny ogląd tego 
zjawiska powinien skłaniać „letnich" 
chrześcijan do głębszego zaangażowania 
się w wyznawaną wiarę i próby dojścia do 
głębszego sensu Ruchu. W wymiarze wew-
nętrznym „Odnowa" jest ciągłym przyjmo-
waniem i radowaniem się z powodu daru 
Ducha Świętego. Jest odkrywaniem bogac-
twa Boga i napełnianiem nim swojego 
wnętrza. Odnowa jest „poruszeniem" za-
inicjowanym przez Jezusa, który ofiarował 
swoim uczniom Ducha Świętego. Nie jest 
ona poświęcona jakiejś duchowości lub 
specyficznemu działaniu, posłudze w Koś-
ciele. Jest wewnętrznym ożywieniem czło-
wieka, zapraszającego do swego życia oso-
bę Ducha Świętego. 

Jaki jest sens i cel tego „poruszenia"? 
Paweł VI mówiąc do członków „Odnowy": 
„Jesteście wiosną Kościoła", wskazał na 

1 6 4 Scriptores Scholarum 



Odnowa w Duchu Świętym 

powołanie tego Ruchu do budzenia, od-
świeżania, doświadczania, radowania, roz-
kwitania wszystkich Bożych dzieł. Ruch 
charyzmatyczny jest odpowiedzią na woła-
nie Jana Pawła II o nową ewangelizację, 
nową nie w treści, ale w formie, metodzie 
i zaangażowaniu. „Odnowa" jest przede 
wszystkim odnowieniem człowieka prze-
żywającego doświadczenie osoby Jezusa 
w swoim życiu, a dopiero w konsekwencji 
radosnym i pełnym Ducha niesieniem 
Ewangelii innym. 

Często spotykam się ze stwierdzeniem, 
że ludzie będący we wspólnotach „Odno-
wy", „chodzą metr nad ziemią" lub kiedy 
indziej: „są rozegzaltowani, nierzeczywiś-
ci". Oczywiście, większość z tych słów 
wypowiadają ludzie, którzy nie mają żad-
nego lub prawie żadnego doświadczenia 
tych wspólnot, albo mówią o ludziach, 
którzy rzeczywiście próbują swoje proble-
my emocjonalno-osobowościowe leczyć 
„lekarstwem" wspólnoty. „Odnowa" jest 
ze swej natury nastawiona na szukanie nie 
swego zdrowia, nie darów, ale Boga z całą 
Jego miłością. 

Chciałbym wskazać zauważone przeze 
mnie etapy „drogi" w „Odnowie charyzma-
tycznej" Kościoła Rzymskokatolickiego: 

1. „Zauważ, że Bóg był zawsze blisko 
ciebie, kocha cię, czeka i zaprasza". Jest to 
etap spotkania z ludźmi zakorzenionymi 
w Ruchu. Charakteryzuje się spostrzeże-
niem, że można „tak" wierzyć, „tak" wy-
rażać wiarę. 

2. „Odkrywam sens indywidualnej 
modlitwy i z radością się modlę". Przypo-
minam sobie zdziwione twarze moich ro-
dziców obserwujących mnie, siedemnasto-
letniego chłopaka, modlącego się w środku 
dnia na kolanach, w pokoju. Zdziwienie, 
strach...? Jest to etap bardzo radosny, pełen 
przeżyć, doświadczeń wiary, zarówno oso-
bistych (emocjonalnych), jak i takich, które 
są realnym kształtowaniem członka „Od-
nowy" przez Boga. 

3. „Duch Święty naprawdę działa". Jest 
to doświadczenie tego, co kiedyś nazwano 
chrztem w Duchu Świętym, czyli doświad-

/ 

czeniem mocy Ducha Świętego, jako osoby 
przemieniającej całe życie człowieka. 

4. „Zewangelizuję świat! Alleluja!" 
Chęć i zapał do działania poparte modlitwą 
i formacją w konkretnej wspólnocie. 

5. „Szukam uczniów". Pomoc innym 
ludziom wchodzącym na drogę odkrywania 
Boga. 

6. „Przemieniam siebie i świat w takiej 
mierze, w jakiej Duch Święty mi daje". 
Pamiętam, jak uczono mnie, że nawet krze-
sła w kaplicy przed spotkaniem modlitew-
nym należy rozkładać „w Duchu Świętym". 

7. „Nie wiem, lecz ufam i idę". Duch 
Święty biorąc za rękę osobę, która wyciąg-
nęła do Niego dłoń, chce ją prowadzić 
swoimi drogami. Zachowując swoją osobo-
wość, odpowiedzialność za przemianę sie-
bie, człowiek staje wobec wielu „poruszeń" 
i natchnień Ducha Świętego, który w ten 
sposób chce go „prowadzić". Na tym etapie 
duży nacisk kładziony jest na „wsłuchiwa-
nie się" i posłuszeństwo natchnieniom Du-
cha Świętego. Oczywiście wszystko to 
w jedności z nauczaniem Kościoła, opartym 
na „dziedzictwie apostołów", gdyż - jak 
pisze Apostoł Paweł w Pierwszym liście do 
Koryntian - „ustanowił Bóg w Kościele 
n a j p r z ó d [podkr. - J . A.] apostołów, po 
wtóre proroków, po trzecie nauczycieli, 
a n a s t ę p n i e [podkr. - J. A.] tych, co 
mają dar czynienia cudów, wspierania po-
mocą, rządzenia oraz przemawiania roz-
maitymi językami" (1 Kor 12, 28). Sfor-
mułowania wypowiadane przez członków 
Ruchu, takie jak: „Pan mi powiedział", 
„Czuję że Bóg...", „Bóg dał mi Słowo", nie 
zawsze muszą być jedynie emocjonalnym 
nazwaniem aktualnego stanu duszy czło-
wieka. Często są to realne, „małe" spotka-
nia, w ciszy i radości serca, Boga z człowie-
kiem, a dokładnie „Taty" z dzieckiem. Cóż 
to za Ojciec, który nie mówiłby do swojego 
dziecka?! Jako świeckiemu teologowi (choć 
absolwentów teologii KUL, z moją osobą 
na czele, wolę nazywać raczej technikami 
teologii, wobec ogromu zagadnień, którymi 
zajmuje się ta nauka) wydaje mi się, że 
współcześnie, w różnych ruchach odnowy 

Scriptores Scholarum 1 6 5 



Jarosław Agaciński 

Kościoła, zbyt dużo uwagi poświęca się 
podkreślaniu z jednej strony miłości Bożej, 
z drugiej - małości człowieka, jego grze-
szności itp., zamiast ukazywać prostą rela-
cję: „Tato" - dziecko. „Odnowa", choć po-
strzegana jako depozytariusz charyzma-
tycznych działań, chce ukazać prostotę re-
lacji Boga i człowieka, otwartości Boga 
i jako odpowiedzi na nią - otwartości 
człowieka. Piszę te słowa jako człowiek, 
który doświadczył chrztu w Duchu Świę-
tym prawie 20 lat temu. 

Fenomen Ruchu charyzmatycznego 
może być badany jako zjawisko psycholo-
giczne, społeczne itp., lecz ostatecznie na 
wejście w tajemnicę tej „drogi", a tym 
samym jej częściowe zrozumienie, mogą 
liczyć jedynie ci, którzy ze względu na 
swoje obdarowanie, osobowość, otwartość, 
sposób wyrażania relacji z Bogiem i co 
najważniejsze - z Jego łaski, po prostu 
wejdą w to doświadczenie całą swoją 
osobą. Cel mamy wszyscy ten sam, oczy-
wiście to ON. 

mm 

i n y r s j r w 
j S j \ Ł l X Ł J 

DAYID WILKERSON 

Ł 

1 6 6 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Anna Błaszczak 

Metanoia 
— Buch 

* m 

jest wewni 
na przemiana 

(stąd nazwa 
» Metanoia «) i 

ukształtowanie 
„nowego 

człowieka". 

autentycznego 
braterstwa 

;pólnoty 
uczniów 

Jan Paweł II w encyklice Redemptońs missio pisze o roli 
wspólnot kościelnych, jako ośrodków formacji chrześci-
jańskiej i misyjnego oddziaływania Kościoła. Są to grupy 
chrześcijan, które spotykają się na modlitwie, czytaniu 
Pisma Świętego, katechezie, by dzielić się problemami 
ludzkimi i kościelnymi w perspektywie zaangażowania 
wspólnotowego. „Są one znakiem żywotności Kościoła, 
narzędziem formacji i ewangelizacji, ważnym punktem 
wyjścia do nowego społeczeństwa zbudowanego na fun-
damencie cywilizacji miłości" (Por. enc. Redemptor hominis 
13). 

Wyraźnym przykładem realizacji tych dwóch wy-
miarów: wspólnotowości i ewangelizacji jest Metanoia -
ruch katolików świeckich, którzy odkrywszy w swym 
doświadczeniu wiarę w Jezusa Chrystusa, jako Zbawiciela 
i Pana, pragną głosić Go innym przez świadectwo i przy-
kład własnego życia chrześcijańskiego. Posługiwanie swe 
Metanoia realizuje w ramach nurtu biblijno-ewangeliza-
cyjnego w Kościele katolickim zgodnie z duchem adhor-
tacji Papieża Pawła VI Evangelii nuntiandi oraz nauczaniem 
Jana Pawła II, we współdziałaniu z innymi grupami 
odnowy życia duchowego w parafiach. 

Celem Ruchu Duszpasterstwa Biblijnego jest wew-
nętrzna przemiana (stąd nazwa Metanoia) i ukształtowa-
nie „nowego człowieka", jako warunek realizacji auten-
tycznego braterstwa i wspólnoty uczniów Chrystusa. 
Ruch Duszpasterstwa Biblijnego Metanoia wyrósł w śro-
dowisku lubelsko-świdnickim w wyniku poszukiwań 
pastoralnych grupy katolików świeckich (w znacznej 
mierze absolwentów Wydziału Teologii KUL), w kontak-
cie z duchownymi, odnośnie do pracy ewangelizacyjnej 
wśród młodzieży licealnej i akademickiej, ze szczególnym 
uwzględnieniem młodzieży zaniedbanej religijnie. Formę 
strukturalną Ruch Metanoia przybrał w Świdniku, w pa-
rafii NMP Matki Kościoła, jesienią 1983 r. W ostatnich 

167 



Anna Biaszczak 

kilku latach powstają też kręgi rodzin 
(Świdnik - parafia Chrystusa Odkupiciela, 
Lublin - kościół pw. Wieczerzy Pańskiej). 
Duszpasterzem jest ks. dr Jan Sergiusz 
Gajek MIC (KUL). Odpowiedzialnym -
absolwent i licencjusz teologii pastoralnej 
Ryszard Modrzejewski. 

15 kwietnia 2000 r. odbyło się jubileu-
szowe spotkanie Metanoi w Ośrodku Wy-
poczynkowym Marina nad Zalewem Zem-
borzyckim, którego gospodarzami są człon-
kowie Metanoi - Mirek i Agata Augusty-
niak. Ośrodek Marina jest ośrodkiem ro-
dzinnym, gdzie w weekend albo na kilka 
letnich dni mogą przyjechać rodzice z dzieć-
mi, aby odpocząć od miejskiego gwaru 
i codziennej gonitwy za dobrami material-
nymi. Dzieci chętnie bawią się na ciekawie 
urządzonym placu zabaw, dorośli mogą 
pograć w plażową siatkówkę lub pospace-
rować. To wprost wymarzone warunki do 
realizacji kolejnych punktów programu 
święta, które rozpoczęło się uroczystą 
Mszą św. dziękczynną za 20 lat istnienia 
Ruchu, celebrowaną przez bpa Mieczysława 
Cisłę. Ks. Biskup mówił, że Metanoia zro-
dziła się z powiewu Ducha, który ogarnął 
Kościół katolicki od Soboru Watykańskiego 
II, i który w dalszym ciągu porywa ludzkie 
serca ku Chrystusowi. To On także groma-
dzi wszystkich na dokonaniu bilansu 
wspólnoty z Bogiem i innymi ludźmi. Wie-
lu młodych, zbuntowanych ludzi przeżyło 
religijne olśnienie, dzięki któremu odnaj-
dywali prawdziwy sens życia. Tak było 
z tymi, którzy założyli ten Ruch. Potem 
ich świadectwo zafascynowania Chrystu-
sem zapalało podobne światło w innych 
sercach. Ciepło i atmosfera akceptacji, skła-
nianie do samodzielnego myślenia, zainte-
resowanie drugim człowiekiem, fantazja, 
radość życia przyciągały rzesze licealistów 
i studentów. Ksiądz Biskup podziękował 
członkom Metanoi za wieloletnią działal-
ność i życzył im dalszego rozwoju w kierun-
ku celu ostatecznego, jakim jest Bóg. 

Po obiedzie odbył się spektakl teatru 
pantomimy Metanoia, był również czas na 
wspomnienia dawnych i nowych członków 

Ruchu, którzy próbowali odtworzyć po-
czątki wspólnoty. We wspomnieniach 
współtwórców Ruchu historia Metanoi 
przedstawia się następująco: 

Ryszard: Zaczęło się od tego, że wyna-
jęliśmy jeden, drugi, potem trzeci dom, 
żeby wspólnie mieszkać. Kiedy mieszkaliś-
my przy ul. Kalinowej, ks. prof. Szafrański 
zapoznał mnie z ks. Piotrem Tarnowskim, 
który poprosił mnie, abym poprowadził 
spotkanie ze studentami w kościele Świę-
tego Ducha. Tam, w małej salce z póło-
krągłym stołem zaczęły się pierwsze spot-
kania. Na początku było 6 osób, potem było 
nas na tyle dużo, że przenieśliśmy się do 
biblioteki. Zaczął przyjeżdżać Świdnik. Pod 
koniec roku ks. Piotr przestraszył się i po-
dzielił nas na trzy grupy: w Świdniku, przy 
kościele na ul. Staszica i u salezjanów. 
Pierwszy obóz odbył się koło Tomaszowa 
Lubelskiego w 1980 r. 

Lucjan: Byłem bardzo niezadowolony, 
kiedy skierowano mnie do pokoju 6-osobo-
wego, gdzie chłopcy grali na gitarach i śpie-
wali kościelne piosenki. Z czasem przeko-
nałem się, że oni potrafią samodzielnie 
myśleć i czytają Pismo Święte. Wkrótce 
grupa rozrosła się do ok. 70 osób, a nasze 
spotkania odbywały się u salezjanów. 
Później było trochę kłopotów z wieczornym 
powrotem do bursy, szczególnie w czasie 
stanu wojennego. 

Ks. Jan Gajek: Mirek i Jacek zaprosili 
mnie, po moim powrocie do Lublina z Rzy-
mu, na dzień skupienia w domu rekolekcyj-
nym na Podwalu. Była w tym jakaś zasadz-
ka, ponieważ okazało się później, że mieli 
mnie zamiar związać z Metanoią na dłużej. 
Z tamtych czasów utkwił mi w pamięci 
jeden z pozytywnych momentów image'u 
Metanoi - w każdą sobotę grupa świdnicka 
myła posadzkę w dolnym kościele. To był 
wyraźny przykład wpisania się w życie pa-
rafii. Chciałbym także wspomnieć ks. Ba-
zylego z Linii i jego gościnność. Tam od-
bywały się przecież nasze obozy letnie. 

Tadzio: Jako młody chłopak, który przy-
jechał z Podlasia, aby uczyć się w Lublinie, 
miałem nagle szansę i możliwość rozma-

1 6 8 Scriptores Scholarum 



Metanoia - Ruch Duszpasterstwa Biblijnego 

wiać o problemach, o których wcześniej 
z nikim nie rozmawiałem. Największe 
wrażenie wywarło na mnie spotkanie w bib-
liotece u Świętego Ducha. Było nas 50 
osób. Wszyscy siedzieliśmy na podłodze 
i była niepowtarzalna atmosfera. Tam jakby 
ześrodkowało się w moim wyobrażeniu 
wszystko, co uważałem za najcenniejsze: 
książki, ludzie i Słowo Boże oraz niezwykłe 
skupienie połączone z oczekiwaniem. Kie-
dy wyszliśmy po spotkaniu, zrozumiałem, 
że istnieją dwa światy: świat ciemnej nocy 
„jaruzelskiej" i światło tego spotkania. Me-
tanoia była dla mnie punktem przebudze-
nia, aby stawać się osobowością. 

Potem wspólnota rozchodziła się po 
różnych miejscach w kraju (Warszawa, Bis-
kupiec, Bartoszyce, Kraków, Gdańsk, Szcze-
cin), idąc za członkami tych pierwszych 
gruf) w Lublinie i Świdniku. 

Świat na styku tysiącleci nie opiera się 
tylko na słowach. Pragnie przykładów, bo 
tylko one pociągają. Świadectwa życia kon-
kretnych osób, jak Ryszarda, Dany, Lucjana, 
Beaty, Moniki i innych, są najlepszym argu-
mentem, aby świeccy aktywnie angażowali 
się w życie Kościoła. Dzięki temu stają się 
bardziej dojrzali religijnie i czują zadowo-
lenie z życia. Kościół natomiast zyskuje siłę 
i żywotność, którą może dzielić się z innymi 
chrześcijanami - młodymi w wierze. 

Scriptores Scholarum 1 6 9 



Grzegorz Gołoś 

spotkanie 

spotkanie 
środek ulicy 
Bóg 
miłość najwyższa 
człowiek 
upadły grzesznik 
pytanie 
sens śmierci 
odpowiedź 
pęd życia 
drogowskaz 
strona właściwa 
idź 
i już nie pytaj 

Regina Smoter-Grzeszkiewicz 

wykonało się 

mówił syn ojcu 
jeśli mnie kochasz 
podaruj karę niezawinioną 
i cisza 
tylko ciemność dookoła się snuła 
umierał Jezus na krzyżu... 

zmartwychwstał 

Joanna Marczewska 

w kołysce twych ramion 

w kołysce twych ramion Panie 
ułożyłam swoją głowę 
otoczyłeś mnie miłością 
twój pokój przepełnił mnie 
i objął we władanie 
jesteś tylko ty i ja 
moja dusza odpoczywa w tobie 
ukojona i szczęśliwa 





Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Tomasz Ziemowit Pieńkowski 

^ifii 
mą %mś 

s wmm% 

€ 

„[...] wszyscy ci mennonici bez wyjątku są nieposzlako-
wanie rzetelni, zapamiętale poczciwi, ale zarazem samo-
lubnie bezinteresowni, grzeczni i poufali wzajemnie, 
0 gościnności nie słyszeli nawet z nazwiska, lecz też 
1 pochopu na cudze nie znają ani z nazwiska. Na Żuła-
wach podróżny może [...] bezpiecznie z rana zawiesić 
swój płaszcz, matelzak lub sakwy na drzewie przy drodze, 
udać się dalej, gdzie mu interes każe, wrócić wieczorem, 
w nocy, na drugi, na trzeci dzień z pewnością, że jego 
płaszcz, matelzak, sakwy nietknięte czekają na tymże 

M C O samym sęku wierzby, na którym były zawieszone. [...] 
pozostało Z z tych krótkich wyrazów potrafi każdy łatwo osądzić, jak 

pięknie ukształca serca i sumienia wyznanie mennonic-
kie, nie potrzebujące tam gdzie się zagnieździ ni policji, 
ni sądów, ni żandarmów, lubo nie znające ni mszy, ni 
sakramentów, ni spowiedzi, ni nieszporów, ni procesji, ni 
olei świętych, ni święconej wody, ni ciała, ni krwi 
Pańskiej" - pisał w latach trzydziestych dziewiętnastego 
stulecia podróżujący przez Żuławy Wiślane Tadeusz Józef 
Chamski1. 

Korzenie ruchu społeczno-religijnego, który później 
nazwany został mennonityzmem, tkwią w szesnasto-
wiecznym Zurychu. Ulrich Zwingli (1484-1531), który 
początkowo odrzucił chrzest dzieci jako nie mający uza-
sadnienia w Biblii, niebawem, pod wpływem Rady Mias-
ta, zmienił stanowisko. Mimo to kilku młodych teologów 
- jego niedawnych stronników - m.in. Conrad Grebel, 
Felix Manz i Jakob Jórg Blaurock, pozostało wiernych 
antypedobaptyzmowi, wspominając słowa Jezusa: „Idąc 
na cały świat, głoście ewangelię wszystkiemu stworzeniu. 
Kto uwierzy i ochrzczony zostanie, będzie zbawiony, ale 
kto nie uwierzy, będzie potępiony" (Mk 16, 15-16). 
W styczniu 1525 r. w Zollikon grupa ta ochrzciła się 

1 T.J. Chamski, Opis krótki lat uplynionych, Warszawa 1989, s. 257. 

172 



Merinonici na Żuławach Wiślanych 

a niebawem chrzest przyjęło kilkadziesiąt 
kolejnych dorosłych osób. Stało się to po-
mimo restrykcji ze strony władz miejskich 
Zurychu, które już kilka miesięcy wcześniej 
nakazały dostarczenie do kościoła wszyst-
kich nowo narodzonych dzieci w celu ich 
ochrzczenia. W roku 1526 ogłoszono roz-
porządzenie, według którego za powtórny 
chrzest groziła obywatelom kantonu śmierć 
przez utopienie, pozostałym zaś - banicja. 
Mimo tego ruch zyskiwał nowych 
członków. 24 lutego 1527 r. na synodzie 
w Schleitheim zebrano w siedmiu arty-
kułach zasadnicze zasady ruchu. W roku 
1534 anabaptyści - stronnicy Melchiora 
Hoffmana doszli do władzy w westfalskim 
Munster, gdzie pod przywództwem Jana 
z Lejdy próbowali stworzyć idealne, teok-
ratyczne państwo. Jednak wojska biskupie 
krwawo rozprawiły się ze zwolennikami 
nowego porządku2. 

Ocalali z tej rzezi zjednoczyli się z po-
kojowo nastawionymi grupami anabapty-
stów, wyrzekając się wszelkiego przymusu 
i przemocy. Na ich czele stanął ksiądz 
rzymskokatolicki z zachodniej Fryzji -
Menno Simons (1496-1559). To właśnie 
od jego imienia utworzono nazwę dla tego 
wywodzącego się z anabaptyzmu ruchu. 
W roku 1536 Simons zrzekł się urzędu 
proboszcza w Witmarsum, przyjął chrzest, 
a następnie wstąpił w związek małżeński. 
„Oto ja, nędzny wielki grzesznik zostałem 
oświecony przez Pana i nawrócony na nową 
wiarę. Uciekłem z wieży Babel, udałem się 
do Jeruzalem i wreszcie jako niegodny 
wstąpiłem na tę trudną i zaszczytną służ-
bę" - pisał wówczas, uświadamiając sobie 
dotychczasowe błędy3. Przez resztę życia 
musiał się ukrywać, ścigany na polecenie 
Rady Cesarskiej, jednak udało mu się 
uniknąć zasadzek. W roku 1539 wydał 

2 G.R. Potter, Zwingli, Warszawa 1994, s. 183-213; 
H.S. Bender, Menonici i ich dziedzictwo, bmr, s. 16 nn. 

3 Cyt. za: R. Ludwig, Menno Simons, w: Heretycy. 
Panorama dziejów myśli kacerskiej i ruchu dysydenckiego w 
chrześcijaństwie, red. A. Holi, Gdynia 1997, s. 134. 

dzieło Fundamentboek, które stało się 
główną wykładnią doktryny mennonitów4. 

Dla będących fundamentalistami zwo-
lenników Menno Simonsa, najważniejszy 
i jedyny autorytet w sprawach wiary i rygo-
rystycznie przyjmowanej etyki stanowiła 
Biblia. Sakrament chrztu miał dla menno-
nitów bardzo duże znaczenie. Udzielano go 
wyłącznie dorosłym członkom społeczności 
jako świadomego i dobrowolnego aktu, 
który poprzedzały: nauczanie, nauka i wia-
ra. Eucharystia natomiast postrzegana była 
wśród mennonitów wyłącznie jako pamiąt-
ka Ostatniej Wieczerzy. Ponadto w swojej 
nieco anarchizującej doktrynie stronnicy 
Menno Simonsa mieli ledwie tolerancyjny 
stosunek do zwierzchności państwowej: 
kategorycznie odmawiali służby wojsko-
wej, nie pełnili też żadnych urzędów. Nie 
składali przysięgi. Ubierali się w skromne, 
czarne stroje, zapinane na haftki i pozba-
wione kieszeni, co symbolizowało wyrze-
czenie się dóbr materialnych i zwrócenie ku 
Bogu. Ponadto mennonitów cechował ściś-
le przestrzegany ikonoklazm, według sta-
rotestamentowego zakazu: „Nie czyń sobie 
podobizny rzeźbionej czegokolwiek, co jest 
na niebie w górze i na ziemi na dole..." (Wj 
20, 4-6), zatem sztuka o tematyce religij-
nej, w tym również dydaktycznej, nie ist-
niała. 

Niderlandy około połowy XVI w. stały 
się miejscem zdecydowanie nie sprzyjają-
cym mennonitom. Po upadku Królestwa 
Nowego Syjonu Jana z Lejdy spotkali się 
oni z prześladowaniami i praktycznie zos-
tali zepchnięci poza nawias społeczeństwa. 
Wojny religijne wpłynęły ponadto na zaha-
mowanie tempa osuszania terenów pod 
uprawę, co znacząco pogorszyło sytuację 
ekonomiczną ludności utrzymującej się 
przede wszystkim z pracy na roli. Toteż 
wielu skwapliwie skorzystało z zaproszenia 
do Prus Królewskich przez księcia Albrech-
ta. Pierwsi mennonici dotarli tam w latach 
czterdziestych i pięćdziesiątych XVI w. 
Rzemieślnicy i kupcy osiedli na przedmieś-

4 Bender, Zwingli, s. 31-34. 

173 Scriptores Scholarum 



Tomasz Ziemowit Pieńkowski 

ciach Gdańska, później w Elblągu i w innych 
ośrodkach miejskich; rolnicy zaś na Żuła-
wach Wiślanych, które po powodziach la-
tach czterdziestych XVI wieku były niemal 
wyludnione5. Żbudowane jeszcze przez 
Krzyżaków wały przeciwpowodziowe prze-
stały wystarczać, odkąd na polecenie Zyg-
munta I nadano nowy bieg Wiśle przy 
Cyplu Mątowskim. Spowodowało to bo-
wiem skierowanie przeważającej masy 
wód ku Gdańskowi. Dzięki dużej wprawie 
w gospodarowaniu na podmokłych tere-
nach depresyjnych mennonici mogli z po-
wodzeniem uprawiać żyzne pola żuławskie, 
a także zająć się budowlami inżynieryjny-
mi. Mennonitom żuławskim zagwaranto-
wano całkowitą wolność osobistą. Byli nie-
zależni od pana, mogli dowolnie dyspono-
wać własnym majątkiem oraz sprzedawać 
płody rolne. W końcu XVI w. nastąpił 
podział w łonie mennonitów żuławskich 
na dwojakiego rodzaju gminy: fryzyjskie 
oraz flamandzkie6. Dość szybko określenia 
te przestały być łączone z rzeczywistym 
pochodzeniem ich członków. Chodziło ra-
czej o przywiązanie do tradycji oraz stopień 
otwartości na otoczenie. Wspólnoty fryzyj-
skie stanowiły enklawy zdecydowanie bar-
dziej zamknięte i surowe, bardzo krytyczne 
wobec kontaktów ze światem zewnętrz-
nym. 

Autonomiczna gmina wyznaniowa, 
zwana braterską stanowiła podstawową i je-
dyną formę organizacji Kościoła mennonic-
kiego. Gmina utrzymywała szkoły, domy 
starców oraz fundowała pogrzeby ubogim 
zmarłym. W razie wypadku losowego każdy 
jej członek mógł być pewny, że pozostali 
pośpieszą mu z pomocą. Do tradycji na-
leżało wspólne wykonywanie prac polo-
wych. 

Na czele gminy stał starszy, wybierany 
jako najgodniejszy spośród wszystkich 

5 E. Kizik, Mennonici w Gdańsku, Elblągu i na Żuła-
wach Wiślanych w drugiej połowie XVII i XVIII wieku. Stu-
dium z dńejów małej społeczności wyznaniowej, Gdańsk 
1994, s. 23 nn. 

6 Ibidem, s. 37-63, 121 nn. 

członków. Kaznodzieja, tzw. pasterz, prze-
wodniczył nabożeństwom odbywającym się 
w domach modlitwy. Te skromne budynki 
z zewnątrz przypominały raczej budowle 
mieszkalne, nie posiadały wież ani innych 
cech architektury monumentalnej. W cen-
trum obszernego wnętrza stała kazalnica 
otoczona prostymi ławami. Nabożeństwa 
mennonickie, które trwały zazwyczaj kilka 
godzin, składały się z kazania i modlitwy, 
a poprzedzało je i kończyło wspólne od-
śpiewanie pieśni. Jedynie kilka razy w roku 
liturgia połączona była z eucharystią. La-
tem udzielano chrztu członkom gminy, 
najczęściej poprzez zanurzenie w pobliskim 
zbiorniku wodnym7. 

Sytuacja mennonitów żuławskich po-
gorszyła się znacznie po roku 1772. Za 
uwolnienie od obowiązku służby wojsko-
wej musieli początkowo płacić 5 tysięcy 
talarów rocznie, wkrótce restrykcje ze stro-
ny władz pruskich stały się jeszcze bardziej 
dotkliwe. Wówczas 5 tysięcy mennonitów 
wyemigrowało do doliny Dniepru. Po Re-
wolucji Październikowej wielu zdecydo-
wało się na dalszą emigrację - z Rosji 
Radzieckiej do Stanów Zjednoczonych 
Ameryki oraz do Meksyku. Jednak w pół-
nocnej części dawnej Rzeczypospolitej żyło 
ich nadal kilkanaście tysięcy. W roku 1929 
na obszarze Wolnego Miasta Gdańska za-
mieszkiwało 6500 osób tego wyznania. 
Niestety, po drugiej wojnie światowej 
wszyscy, którzy pozostali na Żuławach z tej 
bardzo licznej niegdyś społeczności, zostali 
uznani za Niemców i wysiedleni. Obecnie 
ruch mennonitów liczy około 1 miliona 
członków na całym świecie. 

Świadectwem trwającej czterysta lat 
obecności mennonitów na Żuławach Wiś-
lanych są nadal liczne pomniki kultury 
materialnej, które budują specyficzny kli-
mat kulturowy tego regionu. Już sam kra-
jobraz: szerokie połacie pól gęsto pociętych 
rowami melioracyjnymi, jest w dużej mie-
rze dziełem osadników z Niderlandów. 
Wśród nich rozłożyły się wsie o charakte-

7 Ibidem, s. 1 2 0 , 1 3 0 - 1 3 6 , 1 4 4 - 1 4 9 . 

1 7 4 Scriptores Scholarum 



Mennonici na Żuławach Wiślanych 

rystycznej, rzadkiej zabudowie, wśród nich 
Tropy Elbląskie - osobliwa „żuławska We-
necja", której główną oś komunikacyjną 
stanowiła nie droga, ale kanał. Obszerne, 
wzniesione w konstrukcji szkieletowej bu-
dynki mieszkalne, zestawione w jednym 
ciągu z oborą i stodołą, umiejscowione na 
sztucznie usypanych wzniesieniach - tzw. 
terpach, są także właściwe tylko Żuławom. 
Coraz mniej liczne są już żuławskie młyny 
wiatrowe. Natomiast z setek wiatraków, 
które niegdyś przepompowywały wodę do 
kanałów, nie zachował się już na Żuławach 
ani jeden. Gdzieniegdzie stoją jeszcze daw-
ne domy modlitwy. Najciekawszy tego ro-
dzaju obiekt, wzniesiony w roku 1768, 
znajdował się we wsi Niedźwiedzica. Nie-
stety, spłonął w zimie 1989 r. Inny dom 
modlitwy zachował się szczęśliwie we wsi 
Jezioro. Jest to skromny, ceglany, kryty 
dwuspadowym dachem budynek. Jeszcze 
niedawno użytkowany był jako magazyn 
zbożowy. Za zborem, w jednej osi znajduje 
się cmentarz, tworząc unikalne w skali 
Żuław założenie. 

Cmentarze właśnie należą do najcie-
kawszych zabytków proweniencji menno-
nickiej. Zachowały się w niewielu wsiach, 
między innymi Stalewie, Szaleńcu, Rozgar-
cie, Węglach-Żukowie, Orłowie czy Jezier-
niku8. W większości są niestety znacznie 
zdewastowane i zarośnięte. Największa ne-
kropolia istnieje we wsi Stogi Malborskie 
(niem. Heubuden). Mennonici osiedlili się 
tutaj około roku 1635. Po roku 1768 po-
wstała gmina flamandzka, siostrzana 
względem gminy w Różewie. Stogi stały 
się wkrótce jedną z najlepiej prosperują-
cych i najbogatszych gmin na Żuławach. 
Cmentarz powstał około połowy XVIII w. 
Wkrótce ustawiono na nim kaplicę, która 
dotrwała do połowy obecnego wieku, kiedy 
została wyburzona. W latach siedemdzie-
siątych część nagrobków sprzedano kamie-
niarzowi z województwa lubelskiego9. Od 

lat dziewięćdziesiątych cmentarz jest suk-
cesywnie porządkowany przez przybywają-
cych tutaj na specjalne zjazdy mennonitów 
z całego świata. Spośród zachowanych na 
nekropoli 90 nagrobków dominują stele, 
najczęściej z XIX w. Są to pionowe, wyko-
nane z piaskowca płyty o wysokości około 2 
metrów i szerokości około pół metra, osa-
dzone na postumentach i zwieńczone tym-
panonami. W ich surowej i powściągliwej 
formie dekoracja ogranicza się do skrom-
nych elementów architektonicznych oraz 
przedstawień symbolicznych. Tematyka 
tych ostatnich jest zazwyczaj związana ze 
śmiercią i życiem wiecznym. Najczęściej 
spotykane motywy to: skrzyżowane gałązki 
palmowe, klepsydra, zachodzące słońce, 
gasnąca pochodnia, księga, motyl czy gołę-
bica. W kompozycji nagrobka wyraźnie do-
minuje część inskrypcyjna: na awersie 
umieszczano obszerne informacje o zma-
rłym, natomiast na rewersie - wierszowane 
sentencje lub cytaty z Biblii. Najstarsza 
stela na cmentarzu w Stogach ustawiona 
została na grobie Abrahama Regehra, zma-
rłego w roku 1808. Przez wiele lat pełnił on 
funkcję starszego gminy. W zamkniętym 
łukiem zwieńczeniu nagrobka znajdują się 
inicjały zmarłego: „AR" zwieńczone ko-
roną. Jest to aluzja do „wieńca żywota", 
o którym mówi przytoczony na rewersie 
fragment Nowego Testamentu - wers dwu-
nasty pierwszego rozdziału listu św. Jakuba. 

Dzisiaj cmentarze i inne zabytki kultury 
to niestety wszystko, co pozostało z fascy-
nującego mikrokosmosu żuławskich men-
nonitów. Żyli oni szczęśliwie w Prusach 
Królewskich, zachowując dystans wobec 
zepsutego przez materializm świata ale 
bez zgubnego popadania w sekciarstwo. 
Jednak fale oceanu wielkiej historii przy-
niosły kres społeczności Żuław Wiślanych. 
A były to „Żuławy, mogące się śmiało 
nazywać rajem..."10. 

8 Zob.: E. Filipska, Cmentarze mennonickie na Żuła-
wach i w dolinie dolnej Wisły, Toruń 1978 (maszynopis 
inwentaryzacji w zbiorach PSOZ w Elblągu). 

9 R. Klim, Śladami mennonitów na Żuławach Wiśla-
nych, Gdańsk 1994, s. 28. 

ip&iśi 

WM 

1 0 Chamski, Opis krótki, s. 259. 

Scriptores Scholarum 1 7 5 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Jolanta Szafrańska 

Mit a rzeczywistość. 

Sztuka protestancka, protestantyzm a sztuka - już samo 
postawienie kwestii może wzbudzać szereg pytań, cho-
ciażby natury dogmatycznej. Jak powszechnie wiadomo, 
Kościoły protestanckie przywiązują wagę do istoty wiary, 
a nie do wizualnej oprawy miejsca, w którym następuje 
spotkanie z Bogiem. Mit ten znajduje odbicie chociażby 
w poglądach Paula Frankla - niemieckiego historyka 
i teoretyka sztuki, określającego protestantyzm „kultem 
dla ślepców". Franki nie widzi w nim miejsca dla form 

artystyczna ja- wizualnego przekazu, jako współdziałającego w liturgii 
^ Słowa. Mniemanie to jest dość popularne wśród szer-

szych rzesz społeczeństwa. Przyczyną tego mogły być 
zasady propagowane przez ortodoksyjny ruch pietystycz-
ny, powstały w łonie luteranizmu w XVII w., dla którego 
architektura i wystrój kościoła nie miały najmniejszego 
znaczenia, a dekoracje były konsekwentnie zwalczane, 

W F l S m i e n i e s p r z y j a j ą c e m o d l i t w i e - A jednak nie jest tak do 
, końca. 

Naturalna, zakorzeniona w człowieku od najdawniej-
szych czasów chęć odbioru bądź realizowania się na polu 
estetycznym jest głęboko osadzona w człowieku. Jest ona 
jedną z wyższych potrzeb społecznych, toteż wyelimino-

W l P r n v m w a ° i e J e j z życia na dłuższy czas jest wręcz niemożliwe. 
Sztuka w ramach poszczególnych wyznań protestanckich 
uzyskiwała różne pozycje pod względem znaczenia dla 
realizowania kultu. Kościół luterański przeznaczył jej 
znacznie mniej uprzywilejowaną rolę niż ma to miejsce 
w wyznaniu katolickim, lecz bez porównania większą niż 
w Kościele reformowanym. Rola sztuki jako czynnika 
wspomagającego wiarę w rozumieniu Kościoła ewange-
lickiego jest niewątpliwa. Już wielki reformator doktor 
Marcin Luter postrzegał twórczość artystyczną jako ko-
nieczną ilustrację wydarzeń opisywanych w Piśmie Świę-
tym, czynnik ułatwiający wiernym percepcję Słowa. Co 
prawda w pismach swoich nie wypowiada się on w sposób 

176 



Mit a rzeczywistość. Rozważania nad sztuką luterańską okresu baroku 

jednoznaczny o estetycznych funkcjach 
dzieła sztuki, podkreśla jedynie jego rolę 
praktyczną. Jest ona według niego zbiorem 
znaków pamięciowych tworzonych „dla 
oglądania, dla świadectwa, dla pamięci". 
Najpoważniejszym zagrożeniem widzia-
nym przez reformatora jest niebezpieczeń-
stwo bałwochwalstwa, jakie mogą wnosić 
ze sobą wizerunki w postaci rzeźb czy 
obrazów, s tanowi ące wystrój świ ątyni. 
Sztuka natomiast sama w sobie nie jest 
ani dobra, ani zła. Jest ona moralnie obo-
jętna. 

Luter zdając sobie sprawę z ówczesnego 
niskiego poziomu wykształcenia religijne-
go społeczeństwa - nieznajomości Biblii, 
także przez duchownych, często ze względu 
na nieumiejętność czytania i pisania - pod-
kreśla edukacyjną rolę sztuki w procesie 
poznawania Pisma Świętego. Warto w tym 
miejscu poświęcić kilka słów programowi 
ikonograficznemu preferowanemu przez 
doktora M. Lutra. Przedstawienia powinny 
być, jego zdaniem, wierną ilustracją „Sło-
wa". Motywem mającym największe zna-
czenie dla odzwierciedlenia istoty wiary 
ewangelickiej jest „ukrzyżowanie", ponie-
waż wyobraża ono cały ogrom poświęcenia 
się Boga dla ludzi, dla ich zbawienia. Po-
dobnie, wyobrażenie „Zmartwychwstania" 
powinno być, zdaniem reformatora, wiodą-
cym tematem rzeźb czy obrazów, jako sym-
bol nowego życia w Chrystusie, życia, które 
będzie udziałem chrześcijan za darmo, jako 
akt Łaski Bożej. Kolejnym przedstawieniem 
znajdującym poczesne miejsce na ołtarzach 
kościołów luterańskich, jest „ostatnia wie-
czerza" spożywana na pamiątkę i jako znak 
sakramentu ołtarza, tak istotnego w życiu 
zborów. Często również można napotkać 
motywy alegoryczne, obrazujące cnoty pra-
wowiernego chrześcijanina. Przedstawienia 
tego typu popularyzowały ideologię protes-
tancką i były niezwykle pomocne w szerze-
niu się kultu. 

Bardziej skomplikowany jest stosunek 
luteran do architektury sakralnej. Kościół 
rozumiany jest jako miejsce zbierania się 
wiernych w celu oddania się wspólnej 

modlitwie. W związku z tą funkcją, budy-
nek musi spełniać określone wymogi. Do 
czasów wyodrębnienia się typowej archi-
tektury protestanckiej, o czym możemy 
mówić dopiero po wojnie trzydziestoletniej 
(1618-1648), adaptowane na cele kultu 
gotyckie kościoły halowe w zasadzie zaspo-
kajały potrzeby gmin ewangelickich. Jedna-
kowej wysokości nawy, duże, przestrzenne 
pomieszczenia, skupiające znaczną ilość 
wiernych, możliwość ustawienia ławek 
tworzyła ze starych budowli jak najbardziej 
odpowiednie miejsce służące wsłuchaniu 
się w głoszone Słowo, które jest podstawą 
liturgii. W pismach Lutra, jak również 
u innych reformatorów, brak jest wskazó-
wek, w jaki sposób powinien zbudowany 
być kościół luterański. Jedyną wypowiedź 
dotyczącą wyposażenia świątyni znajduje-
my w Deutsche Messe, gdzie mowa jest o po-
zostawieniu ołtarza, obrusów i świecz-
ników, natomiast brak jest jakichkolwiek 
zapisów odnośnie do wyglądu budynku 
sakralnego. Ponieważ kościół staje się 
miejscem szczególnym jedynie wówczas, 
gdy odbywa się w nim wspólna modlitwa, 
nie służy przechowywaniu hostii, nie jest 
więc konieczna żadna szczególna jego op-
rawa. W wyznaniu luterańskim przywiązu-
je się natomiast znacznie większą uwagę do 
strony funkcjonalnej. Preferowane są wnę-
trza centralne, możliwie bez podpór dzielą-
cych przestrzeń i uniemożliwiających jed-
nakową widoczność ambony i ołtarza ze 
wszystkich miejsc. Ponieważ nie ma po-
trzeby akcentowania różnicy pomiędzy 
przestrzenią przeznaczoną dla duchownych 
celebrujących nabożeństwo i osobno dla 
świeckich, rezygnuje się z wyodrębnionego 
prezbiterium. Podyktowane jest to faktem, 
że w luteranizmie nieznana jest różnica 
pomiędzy duchownym a resztą zboru. Sta-
nowią oni całość, więc wszelkie sztuczne 
podziały są tu nie na miejscu. Ołtarz i ka-
zalnica powinny być usytuowane jak naj-
bliżej wiernych, by ułatwić słuchanie kazań 
i uczestnictwo w eucharystii. 

Założenia te realizowane były w sposób 
konsekwentny przy nowo powstających 

Scriptores Scholarum 1 7 7 



Jolanta Szafrańska 

kościołach luterańskich po zakończeniu 
wojny trzydziestoletniej i podpisaniu po-
koju westfalskiego. Koncepcje architekto-
niczne nie były jednolite. W najprostszej 
formie bryła budynku oparta mogła być na 
planie prostokąta, często zakończonego 
półkolistym chórem. Ambonę i ołtarz 
umieszczano na osi wzdłużnej, niekiedy 
łącząc je w całość lub rozmieszczając osob-
no, lecz blisko siebie. Koncepcja połączenia 
ołtarza i ambony w jeden element wystroju, 
nadania im najwyższej rangi i usytuowania 
w ich pobliżu chrzcielnicy ma głębokie 
znaczenie symboliczne. Chrzest, sakra-
ment ołtarza i kazanie są przecież istotą 
wyznania ewangelickiego. Rezygnacja 
z umieszczenia kazalnicy bezpośrednio 
nad ołtarzem i przybliżenie jej do słuchają-
cych podyktowane było względami akus-
tycznymi. 

Charakterystycznym rozwiązaniem dla 
kościołów ewangelickich są budynki orien-
towane poprzecznie. Są to świątynie budo-
wane na planie kwadratu, krzyża greckiego 
lub niekiedy litery T, rzadziej elipsy lub 
koła. Spotyka się też formy pośrednie, np. 
pomiędzy krzyżem greckim a elipsą. 
W przypadku tego rodzaju założeń nie-
zwykle istotnym problemem jest odpo-
wiednie rozplanowanie wnętrza, by mogło 
ono prawidłowo spełniać poprzednio omó-
wione wymogi. Z wymienionych wyżej roz-
wiązań to właśnie krzyż grecki stał się 
najczęściej wykorzystywanym planem w bu-
downictwie luterańskim XVII i XVIII w. 
Nawet najbardziej centralna forma elipsy 
czy koła stosowana jest znacznie rzadziej. 
Spowodowane to jest trudnościami w od-
powiednim ustawieniu ambony, a co za tym 
idzie, z przesunięciem punktu centralnego, 
co pociągało za sobą problemy z akustyką 
wnętrza. W takim przypadku usytuowanie 
organów, instrumentu, który w liturgii od-
grywa wielką rolę, nastręcza niejakie trud-
ności. 

Otoczenie wnętrz świątyń luterańskich 
kondygnacjami empor umożliwia zwiększe-
nie widoczności i słyszalności, a także 
umożliwia pomieszczenie zazwyczaj znacz-

nej ilości osób. Wyposażenie kościołów 
w empory aż do XIX w. było regułą. Oprócz 
istotnych wartości funkcjonalnych obec-
ność empor w szczególny sposób kształtuje 
wnętrze, nadając mu niepowtarzalny cha-
rakter, przyrównywany niekiedy do Thea-
trum Anatomicum. Dzięki wprowadzeniu 
balkonów uzyskuje się poziome rozczłon-
kowanie ścian, a ponadto dodatkową cen-
tralizację i koncentrację na osi głównej, 
ukierunkowując wzrok na ołtarz i ambonę. 
Elementem kształtującym wnętrze jest ta-
kże rozmieszczenie ławek. Są one nie-
odzownym sprzętem w kościele ewangelic-
kim. Ustawiane w kierunku ołtarza i kazal-
nicy, pozwalają na wysłuchanie w skupieniu 
niekiedy dość długich kazań. Często zda-
rzają się przypadki rozstawienia siedzisk 
zgodnie z planem krzyża równoramienne-
go, co ma na celu polepszenie słyszalności 
i widzialności. 

Cały przedstawiony powyżej program 
ma do dzisiejszego dnia odbicie w wy-
glądzie kościołów ewangelickich. Zarówno 
sposób budowy, jak i dekoracja wnętrz 
kościelnych wyraźnie wskazują na obec-
ność wartości estetycznych w działalności 
budujących kościoły luterańskie. Oczywiś-
cie w różnych epokach akcenty (estetyka, 
funkcjonalizm) rozkładały się w różny 
sposób, z różnym nasileniem, niemniej 
zwykle na korzyść drugiego elementu. 
Przykładem tego są poszczególne świątynie 
ewangelickie, z których na uwagę zasługują 
przede wszystkim dwa z trzech wybudowa-
nych na Śląsku po pokoju westfalskim 
kościoły Pokoju w Jaworze i Świdnicy. 

Powstały one w niezwykle trudnej dla 
ludności ewangelickiej Śląska sytuacji. Ul-
trakatolicki rząd Habsburgów realizując 
z pełną konsekwencją wytyczne Soboru 
Trydenckiego, podjął szczególne represje 
wobec zamieszkujących tam luteran. Akcja 
restytucji religii katolickiej objęła swym 
zasięgiem księstwa świdnickie, jaworskie, 
głogowskie, a także Wrocław. Powstała 
z mocy edyktu cesarskiego komisja rewin-
dykacyjna odebrała ewangelikom w okresie 
kilku miesięcy, na przełomie lat 1650 

1 7 8 Scriptores Scholarum 



Mit a rzeczywistość. Rozważania nad sztuką luterańską okresu baroku 

i 1651, aż 1100 obiektów sakralnych. Do-
piero po trzykrotnym przedłożeniu petycji 
i interwencji rządu szwedzkiego, powołują-
cego się na paragraf 40. rozdziału 5. trakta-
tu pokojowego, zezwolono luteranom na 
budowę trzech kościołów: w Głogowie, Ja-
worze i Świdnicy. Zezwolenie to opatrzono 
jednakże warunkami mającymi na celu uwi-
docznienie niższej pozycji, jakie zajmowała 
w strukturze społecznej ludność ewange-
licka. Pierwszym warunkiem było określe-
nie miejsca lokalizacji. Kościoły te miały 
być budowane na zewnątrz murów miej-
skich, co umiejscawiało je poza miejską 
organizacją społeczną. Budulcem możli-
wym do wykorzystania było drewno i glina, 
w związku z czym nie należało spodziewać 
się po budynkach wzniesionych z tych ma-
teriałów wielkiej trwałości. Zezwolenie 
opatrzono również zakazem budowania 
wież, które miały wówczas znaczenie za-
równo propagandowe, jak i symboliczne. 
Kościoły powinny być wystawione w ciągu 
roku od rozpoczęcia budowy. Wszystkie 
trzy kościoły zaprojektowane zostały przez 
architekta wojskowego, specjalistę od for-
tyfikacji miejskich - Albrechta Saebischa. 
Do dzisiejszego dnia zachowały się jedynie 
dwa z nich, a mianowicie w Jaworze i Świd-
nicy. Pierwszy z wybudowanych - w Głogo-
wie, ze względu na nietrwałość materiałów 
runął w pożarze podczas burzy w 1654 r. 
Budynki zostały wzniesione w oparciu 
o konstrukcję ryglową, popularną wówczas 
na ziemiach śląskich. Drewniane pręty owi-
nięte słomą i pokryte gliną opierały się na 
szkielecie z bali dębowych. Konstrukcja ta 
nadaje zewnętrznym elewacjom szczególny 
charakter. Brak detali architektonicznych, 
ornamentów czy innych ozdób stwarza 
wrażenie prostoty, wręcz prymitywizmu, 
co też było założeniem władz miejskich. 
Elementem przyciągającym uwagę patrzą-
cego jest szereg barokowych epitafiów 
wmurowanych w lica ścian. W okresie po-
wstania obu kościołów nie przywiązywano 
wagi do walorów estetycznych elewacji, 
ukazujących elementy konstrukcyjne. 
Obecnie budynki tego typu oceniamy ina-

czej. Pomimo swojej prostoty mają dla nas 
niepowtarzalną wartość. 

Wchodząc do środka jesteśmy zasko-
czeni rozbieżnością pomiędzy skromnym 
wyglądem zewnętrznym a wnętrzem świą-
tyni. Ze względu na ilość osób zjeżdżają-
cych się z okolicy na nabożeństwa, oba 
kościoły pod względem powierzchni należą 
do największych w Europie. Kościół w Ja-
worze przewidziany jest dla 6 tysięcy osób, 
natomiast w Świdnicy dla 7500 wiernych. 
Projekty obu budowli oparte są na założe-
niu centralnym. W Jaworze - na planie 
prostokąta o proporcjach 3:2, natomiast 
w Świdnicy na planie krzyża greckiego. 
Przestrzeń wewnętrzna okolona jest w obu 
przypadkach emporami, pierwotnie dwu-
kondygnacyjnymi. W wyniku przebudowy 
w Jaworze zwiększono ich ilość do czte-
rech. W związku z koniecznością prze-
mieszczania się tak dużej ilości osób, prze-
widziano odpowiednio zaprojektowane cią-
gi komunikacyjne poziome - przejścia mię-
dzy emporami, jak i pionowe - schody. 

Dekoracja wnętrz obu świątyń nie jest 
zgodna z postulatami twórców reformacji, 
lecz jest charakterystyczna dla architektury 
diasporalnej. Poprzez wielość malowideł 
i snycerki sprawia wrażenie niebywałego 
przepychu. Przedstawienia malarskie znaj-
dują się na parapetach empor, na częściach 
konstrukcyjnych, wreszcie na stropach. 
W Jaworze wszystkie cztery kondygnacje 
balkonów są pokryte obrazami. Malowidła 
na parapetach piętra II i IV wykonane 
zostały przez Georga Fligela z Kowar. Na 
emporze IV przedstawione jest 71 scen ze 
Starego Testamentu - ilustracje do Pisma 
Świętego od Księgi Rodzaju do Księgi Ma-
chabeuszów, natomiast na II - Nowy Tes-
tament - od Zwiastowania po Apokalipsę. 
Przedstawienia te maja charakter Biblii 
pauperum, z której nie umiejący czytać 
członkowie zboru, zgodnie z nauką Lutra, 
mogli poznawać treści Pisma. Każdy z ob-
razów zaopatrzony jest w złote napisy, 
wskazujące na źródło ilustracji i komentarz 
do przedstawionej akcji. Parapety empor 
I i III dekorowane są pejzażami lub moty-

Scriptores Scholarum 1 7 9 



Jolanta Szafrańska 

m m%m. 
wwm f % 

m 

wami heraldycznymi. Pochodzą one z po-
czątku XVIII w. i są dziełem twórców 
anonimowych. Również kasetonowy strop 
wykonany przez snycerzy Richtera i Schne-
ckenbacha jest bogato pokryty ornamenta-
mi rozetowymi. Każda z rozet jest niepo-
wtarzalna, dzięki czemu kompozycja posia-
da swoją rytmikę, a nie powoduje u patrzą-
cych wrażenia monotonii. Całość wnętrza 
utrzymana jest w tonacji biało-niebieskiej. 

W Świdnicy barokowy charakter wnę-
trza podkreślają dwie kondygnacje bal-
konów z 47 obrazami o tematyce biblijnej. 
Także tam oprócz przedstawień ilustrują-
cych Pismo Święte widzimy dekoracje 
o charakterze świeckim, a mianowicie wi-
doki miast i herby, wszystko w bogatej, 
rzeźbionej w drewnie oprawie. Kolorystyka 
empor utrzymana jest w tonacji czerwono-
-zielonej. Dekoracje stropu wykonane są 
przez Krzysztofa Suessenbacha przy współ-
pracy Krzysztofa Kalickiego. Prócz typo-
wych dla okresu powstania świątyń przed-
stawień aniołów, w nawie poprzecznej 
umieszczono pięć znacznych rozmiarów 
kompozycji obrazowych. Przedstawiają 
one kolejno Trójcę Świętą, otwarcie siód-
mej pieczęci, upadek Jerozolimy, wieżę Ba-
bel, Sąd ostateczny. Malarstwo to odbiega 
w sposób wyraźny od kanonów „wielkiej 
sztuki". Przejawia ono bardziej charakter 
twórczości ludowej. Linearyzm i płaskość 
przedstawień wskazują na wykonawcę 
znającego swoje rzemiosło, lecz nie przeja-
wiającego większych aspiracji artystycz-
nych. Ambicją okolicznej szlachty, jak i pa-
trycjatu miejskiego, było posiadanie włas-
nej loży. Są one również bogato zdobione 
herbami, gmerkami lub pejzażami miejski-
mi, odpowiednio do stanu zamożności 
właściciela. Na stropach lóż widoczne są 
alegoryczne motywy świeckie, ornamenty 
roślinne lub atrybuty. Do najciekawszych 
malowideł należy niewątpliwie personifika-
cja pokoju umieszczona na stropie w loży 
Hochbergów. To właśnie loże tej rodziny są 
najbardziej wystawne, zarówno w kościele 
jaworskim, jak i w Świdnicy. Na tego ro-
dzaju wyróżnienie zasłużyli sobie dostar-

czając ze swoich lasów drewno dębowe, 
jako podstawowy budulec konieczny przy 
wznoszeniu świątyń. Loże szybko odzys-
kującego pozycję społeczną mieszczaństwa 
cechowego niewiele im ustępują pod wzglę-
dem wystroju. Najbogatsze należą do cechu 
krawców, kuśnierzy, stolarzy i szklarzy. 
Społeczna pozycja ich właścicieli podkreś-
lona jest obrazami nobilitującymi rodzaj 
wykonywanej przez nich pracy. W przeci-
wieństwie do lóż szlachty znajdują się one 
na wyższych kondygnacjach. Oba kościoły 
Pokoju wyposażone są w barokowe ołtarze 
pochodzące z warsztatów śląskich. W koś-
ciele w Jaworze ołtarz pochodzi z 1672 r. 
i wykonany jest przez Michaela Schneidera 
z Kamiennej Góry. Po obu jego stronach 
usytuowane są postacie Mojżesza - jako 
symbolu prawa, i św. Jana - jako symbolu 
laski. W części środkowej znajduje się obraz 
Modlitwa w ogrójcu oliwnym pędzla prof. 
Sohna z 1855 r. Całość zwieńczona jest 
wkomponowanym w tondo symbolem Du-
cha Świętego - gołębicy. Wnętrze kościoła 
świdnickiego zdobi ołtarz dłuta G. A. Hoffi-
nana z 1752 r., przedstawiający Trójcę 
Świętą w otoczeniu aniołów i dwunastu 
apostołów. Interesujące są cechy iluzjoniz-
mu widoczne szczególnie przy przedstawia-
niu elementów architektonicznych. Całość 
kompozycji odznacza się elegancją i lekkoś-
cią podkreśloną przez doskonałe oddanie 
ruchu rzeźbionych postaci. Zarówno oba 
ołtarze, jak i ambony są obiektami o znacz-
nej wartości artystycznej, wykazującymi ce-
chy rozwiniętego baroku, bez naleciałości 
regionalnych, jak ma to miejsce w przypadku 
dekoracji malarskich. Całościowy obraz 
wnętrz kościołów jaworskiego i świdnickie-
go stwarza wrażenie przeładowania elemen-
tami dekoracyjnymi, wynikłego ze strachu 
przed pustą przestrzenią (horror vacui), Zdo-
bienia te są niejednolite stylistycznie, 
o różnej wartości estetycznej. Wrażenie 
jednak, jakie robią na patrzących, jest nie-
powtarzalne. Przy ich różnorodności, natło-
ku i szczególnej grze świateł i cieni, wręcz 
porażają odwiedzających swoją ekspresją, 
miast skłonić ich ku skupieniu i modlitwie. 

1 8 0 Scriptores Scholarum 



Mit a rzeczywistość. Rozważania nad sztuką luterańską okresu baroku 

Opisane tu, z konieczności w wielkim 
skrócie, oba obiekty sakralne są niewątpli-
wie unikalne w skali europejskiej. W więk-
szości opracowań podkreśla się ich odręb-
ność i niemożliwość zaklasyfikowania do 
określonej grupy stylistycznej. Wykazują 
one silne cechy stylu barokowego, jednakże 
znaczne naleciałości sztuki ludowej nie 
pozwalają na jednoznaczne ich zaszerego-
wanie. Przepych, z jakim się tu spotykamy, 
daleki jest od wyobrażeń Lutra o miejscu 
wspólnej modlitwy, lecz jest on bliski lu-
dziom, którzy w sytuacji represji i upoko-
rzeń, w ten, sobie właściwy sposób pragnęli 
dowartościować wyznawane przez siebie 
idee, swoją wiarę, podkreślić swoją tożsa-
mość. W znaczny sposób sprzyjały temu 
panujące w okresie powstawania obu świą-
tyń ogólne tendencje artystyczne, prefe-
rujące bogactwo dekoracji, patos, efekty 
iluzjonistyczne i światłocieniowe. To właś-
nie między innymi te środki stosowała 
kontrreformacja w walce z ruchem protes-
tanckim. Czy wobec tego możemy być 

dzisiaj zdziwieni dążeniem ówczesnych 
ewangelików, by miejsca ich spotkań, ich 
modłów, nie ustępowały bogatym wnę-
trzom kościołów katolickich. Należy jednak 
w tym miejscu podkreślić fakt, że pomimo 
poddania się duchowi epoki, panującym 
tendencjom estetycznym, ewangelicy 
śląscy potrafili zachować własną odręb-
ność, co wyraźnie widoczne jest w charakte-
rze omawianych kościołów. Wrażenie, jakie 
odnosimy wstępując w mury obu świątyń, 
powoduje u nas odczucie, że jest to sztuka 
autentyczna, łącząca elementy twórczości 
wzniosłej z rzemiosłem, a także z ludowoś-
cią. Jak często bywa w takich przypadkach, 
i tu na pierwszy plan wysuwają się zagad-
nienia treści i funkcji, natomiast walory 
artystyczne pozostają elementem drugo-
rzędnym, podporządkowanym. Jednakże 
poprzez swoją autentyczność i komunika-
tywność przekazu stała się ona zjawiskiem 
niepowtarzalnym, a oba kościoły są nie-
wątpliwymi perłami architektury na na-
szych ziemiach zachodnich. 

Wybrana bibliografia: 
1. Banaś P., Studia nad śląską architekturą protestancką II polowy XVII w., „Roczniki Sztuki Śląskiej" 

1971, t. VIII. 
2. Hanulanka D., Świdnica, Warszawa 1973. 
3. Kalinowski K , Architektura doby baroku na Śląsku, Warszawa 1977. 
4. Koch T., Der luteńsche Kirchenbau in der Zeit des Baroks, „Kerygma und Dogma" 1981/2, 27 Jahr-

gang. 
5. Kościół pokoju w Jaworze, red. B. Skoczyłaś, Stadnik 1994. 
6. Świątynia. Rzecz o drewnianych budowlach sakralnych różnych wyznań w Polsce. Warszawa, brw. 

Scriptores Scholarum 1 8 1 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Małgorzata Mazur 

Sztuka cenniei S Z C J 1 1 1 1 

złoto". 
Wystawa w Muzeum 
Narodowym w Warszawie 

Sztuka cenniejsza niź złoto - ars auro prior - sentencja ta 
została przywołana w nazwie wystawy zorganizowanej ku 
czci wielkiego uczonego - Jana Białostockiego, która 
miała miejsce w Muzeum Narodowym w Warszawie, 
w dniach; 27 marca - 16 maja 1999 r. 

Jan Białostocki był jednym z niewielu przedstawicieli 
polskiej humanistyki, którym udało się osiągnąć praw-
dziwie światowy rozgłos. Z jego niezwykle rozległych 
zainteresowań naukowych został wybrany tylko jeden 
zakres badań - sztuka zachodnioeuropejska od XIV do 
XVIII w. Przez całą wystawę przewija się idea zestawia-
nia, porównywania bądź zderzania twórczości wielkich 
mistrzów z tego właśnie okresu. Następują zatem po 
sobie „gabinety i galerie", w których wyznacznikami 
w układzie dzieł są funkcje i treści, a nie chronologia. 

Pierwszy gabinet - Sacrum sztuki XIV-XVI wieku -
zawiera zespoły retablów* ołtarzowych, zestawionych 
z małoformatowymi obrazami, służącymi indywidualnej, 

Z ł o ż o n y pozaliturgicznej, cichej medytacji i modlitwie w domach, 
kaplicach prywatnych i cechowych. W sali umieszczonych 
jest pięć tryptyków, a wśród nich Ecce Homo Maertewa van 
Heemskercka, przedstawiający w części centralnej: u-
krzyżowanego Chrystusa, na skrzydle lewym: donatora -
Jana van Dreukwarte i św. Jana Ewangelistę, a na skrzydle 
prawym: żonę donatora i św. Małgorzatę. Ecce Homo 
charakteryzuje się dynamizmem, ostrością i surowością 
w przedstawieniu postaci świętych, natomiast postacie 
donatora i jego żony są statyczne i pobożne. Postać 
Chrystusa, przedstawionego w części centralnej, charak-

* retabulum (tac.) - nastawa ołtarza, zdobiona rzeźbami i malowidła-
mi, spoczywająca na mensie lub tworząca dekoracyjną ścianę parawa-
nową za ołtarzem. 

182 



Sztuka cenniejsza niż złoto" 

teryzuje się surowością, cierpieniem, osa-
motnieniem. Jako jeden z niewielu tryp-
tyków przedstawionych na wystawie, 
dzieło to ma na prawym i lewym skrzydle 
rewersy (św. Małgorzata i św. Jan Ewange-
lista). 

Na obrazie Aerta van Den Bosschea -
Męczeństwo św. Kryspiana i Kryspianina, dzię-
ki zastosowanej scenie symultanicznej, śle-
dzimy koleje życia świętych - czyny pro-
wadzące ich do męczeńskiej śmierci. Ce-
chami charakterystycznymi obrazu są: wie-
lowątkowość, dynamizm, szczegółowość. 
Zwraca uwagę sposób przedstawienia au-
reoli (nie jest to typowa aureola, lecz blask 
delikatnie rozświetlający tło dookoła głowy 
świętych). 

Szczególną uwagę zwróciłam na obraz 
Quentina Massysa - Madonna z dzieciątkiem 
i barankiem (olej, deska dębowa). Szeroka 
równina, w oddali miasteczko, w którym 
toczy się zapewne zwyczajne życie (męż-
czyzna na drabinie zrywający jabłka z drze-
wa). W tej oto scenerii znajduje się, spro-
wadzona ze skalistych wyżyn, boskość za-
mknięta w rozległym niderlandzkim krajo-
brazie. Madonna przedstawiona jest tak, 
jak gdyby była zwyczajną kobietą z pobli-
skiego miasteczka, a dzieciątko tylko zwy-
czajnym chłopcem, pragnącym zabaw. Ob-
raz charakteryzuje się brakiem dynamicz-
ności i „nadludzkości", która jest zwykle 
cechą sakralnego przedstawiania Madonny 
i dzieciątka. 

Zamknięciem tego ciągu jest Sąd Osta-
teczny Hansa Memlinga. Tryptyk był za-
mówiony przez Angelo Tani, przedstawi-
ciela Medyceuszów, w niderlandzkim Bru-
ges i przeznaczony dla jednego z kościołów 
florenckich. Zbiegiem skomplikowanych 
okoliczności tryptyk ten zawędrował na 
ścianę kościoła Panny Marii w Gdańsku, 
stając się dziełem malarstwa staronider-
landzkiego na terenie Polski. Obraz charak-
teryzuje symbolika, centralne przedstawie-
nie postaci głównych - Chrystusa opierają-
cego stopy na kuli, odbijającej sferycznie 
świat, i Archanioła ważącego postacie ludz-
kie. Część górna obrazu, przedstawiająca 

świętych zgromadzonych wokół Chrystusa, 
charakteryzuje się harmonią, świętością, 
powagą, bezpieczeństwem i spokojem. 
Część dolna natomiast, przedstawiająca Ar-
chanioła ważącego zmartwychwstających 
ludzi, charakteryzuje się dynamizmem, 
oczekiwaniem, dramatyzmem. Postacie 
ludzkie stanowią łącznik ze skrzydłami 
tryptyku. Ludzie zbawieni przechodzą na 
prawe skrzydło, natomiast potępieńcy są 
strącani do otchłani piekielnych, umie-
szczonych na lewym skrzydle. Skrzydło 
prawe charakteryzuje się oczekiwaniem, 
harmonią, przyjaźnią, radosną atmosferą, 
natomiast skrzydło lewe - dramatyzmem, 
grozą, mrocznością, strachem, dynamiz-
mem. 

Świecki świat renesansu to gabinet 
ukazujący portrety, akty i obrazy o tematyce 
rodzajowej. Znajdują się w tej części wy-
stawy obrazy m.in. Cranacha, Baldunga, 
Griena i Aertsena. 

Galeria reprezentująca zespól dekora-
cyjnych obrazów gabinetowych oraz grupę 
niderlandzkich pejzaży artystów późno ma-
nierystycznych nosi nazwę Manieryzm 
północy: Praga - Niderlandy ok. 1 6 0 0 r. 
Znajduje się tam m.in. obraz Jana Breughla 
Starszego - Pejzaż z rozbójnikami dzielącymi 
łup (olej, deska). Obraz „zdominowany" 
jest przez przyrodę, trudno dostrzec w nim 
cokolwiek innego prócz przeogromu zieleni 
„wyrywającej się" z zamkniętej formy. Po 
chwili „buszowania" po obrazie widz od-
najduje martwego człowieka, a nieopodal 
niego grupę ludzi dzielących łup. Obraz 
charakteryzuje się brakiem napięcia, dyna-
mizmu oraz dramatyzmu. Przyroda sprawia 
wrażenie spokojnej, wręcz obojętnej na to, 
co się dzieje (tak, jakby była zajęta swoimi 
sprawami). Breughel kieruje wzrok widza 
ponad ludzi, ponad hojną roślinność, spoj-
rzenie sięga nieskończonych dali. 

Gabinet pejzażu XVII-XVIII wieku 
zawiera krajobrazy wiejskie, leśne, widoki 
ruin rzymskich. Ich twórcami są mistrzo-
wie holenderscy, flamandzcy, włoscy, nie-
mieccy - m.in. van Goyen, Pannini. Zam-
knięciem tego gabinetu jest szczególnie 

Scriptores Scholarum 



Małgorzata Mazur 

wyeksponowany Krajobraz z miłosiernym Sa-
marytaninem Rembrandta. Patrząc na obraz, 
widz ma wrażenie, że kontempluje chwilę, 
w której zamarło życie. Nie słychać śpiewu 
ptaków, żaden liść nawet nie drgnie, wiatr, 
który zgromadził kłęby chmur - ustał, po-
zostało tylko oczekiwanie. Obraz jest kad-
rem, w którym została zamknięta cała gro-
za „ciszy przed burzą". Charakteryzuje się 
napięciem, dramatyzmem, pewnego rodza-
ju zawieszeniem, jakim jest oczekiwanie na 
potężny huk, będący jej rozpoczęciem. 

Piąty gabinet zawiera rysunki oraz gra-
fiki. Ze względu na mały - z reguły - format 
rysunków oraz specjalne warunki konser-
watorskie ich ekspozycji (ograniczenie 
światła), oddzielony został od innych sal 
i gabinetów. Zgromadzone prace ukazują 
różne typy i funkcje rysunków (szkic przy-
gotowawczy do większej kompozycji, pro-
jekt do ryciny, modello, autonomiczny rysu-
nek wykonywany dla kolekcjonerów) oraz 
rycin - autorskich, stanowiących dzieła 
same w sobie oraz reprodukcyjnych, po-
wielających kompozycje malarskie. W gabi-
necie tym znajdują się dzieła m.in. Hansa 
Holbeina Starszego - Projekt ołtarza do ka-
tedry w Augsburgu, Gulia Campagnoliego -
Pochód słoni, Rembrandta - Zaśnięcie Naj-
świętszej Marii Panny, Święty Hieronim piszący 
przy pniu, Wierzby, Diirera - Głowa brodatego 
mężczyzny, Babilońska ladacznica, Petera 
Breughela Starszego -Pejzażz miastem w do-
linie, Sw. Hieronim. Szczególną uwagę 
zwróciłam na miedzioryt Jana Hadmensza 
Mullera -Alegoria sztuk. Charakteryzuje go 
dynamizm, nagromadzenie szczegółów, 
symbolika przedstawionych postaci. 

Kontynuacją gabinetu pejzażu jest Ga-
binet „niskich" gatunków malarskich 
XVII-XVIII wieku: portretu mieszczań-
skiego, martwej natury, sceny rodzajowej. 
Przedstawione w tej sali typy tematyczne 
uznane były w ówczesnej teorii za niskie 
w hierarchii gatunków, lecz dziś są wysoko 
cenione za doskonałość artystycznego wy-
konania. Zgromadzono tu dzieła m.in. Lu-
dolfa Bakhuyzgna - Burza morska, Huberta 
Roberta - Kuchnia chłopska w ruinach. Mar-

twa natura z czaszką Gerarda Dou (olej, 
deska) przedstawia stół, a na nim rozłożo-
ne księgi, obok nich czaszka i globus. Obraz 
namalowany został w ciemnych barwach 
(dominuje brąz, ciemny granat, fiolet wpa-
dający w czerń), charakteryzuje się mrocz-
nością, „ciężkością" nastroju, niepokojem, 
refleksyjnością. 

Sale Portretu dworskiego XVII-XVIII 
wieku stanowią główny zespół reprezenta-
cyjnych portretów o dużych formatach ta-
kich malarzy, jak: de Champaigne, Graff, 
Mengs. Uzupełniają je mniejsze wizerunki 
tak, by całość ukazywała różne tendencje 
ówczesnego malarstwa. Dominuje w tym 
zespole Portret konny Stanisława Kostki Po-
tockiego pędzla Jean-Louisa Davida, będący 
własnością Muzeum-Pałacu w Wilanowie. 
Przedstawiona na obrazie postać Stanisła-
wa Kostki Potockiego charakteryzuje się 
statycznością, władczością, dostojeń-
stwem, pewnością siebie. Kontrastem dla 
statycznej postawy Potockiego jest przed-
stawienie postaci dosiadanego przez niego 
konia, którego cechuje dynamiczność, na-
pięcie związane z dwuznacznością sytuacji 
(widz nie wie, czy pies atakuje konia, czy 
też tylko - na przykład - próbuje się z nim 
bawić). 

Dwie ostatnie sale wystawy zajmuje 
Galeria barokowych „historii" . Zgroma-
dzone tu obrazy związane są z tematyką 
religijną i mitologiczną - zaczerpniętą z his-
torii antycznej lub z poezji. Są tu obrazy 
mistrzów holenderskich, flamandzkich, 
niemieckich, austriackich - m.in. Ludvica 
Carraciego, Doldego, Guercina, Cavallina, 
Jardaensa, Fabritiusa, Rottmayra, Maul-
bertscha. 

Zaprezentowany na wystawie zespół 
dzieł jest wyborem z kolekcji polskiej 
w dziedzinie dawnej sztuki europejskiej. 
Wystawa stanowi zarazem hołd złożony 
pamięci prof. Jana Białostockiego i myślę, 
że każdy jej uczestnik oddaje go zarówno 
zmarłemu uczonemu, jak i dzie-łom zgro-
madzonym w galeriach i gabinetach -
dziełom, które będą żyć wśród nas i w nas, 
miejmy nadzieję, jeszcze długo. 

1 8 4 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Krzysztofa Krajewska 

w Muzeum 

Już po wejściu do wnętrza Wieży Trynjtarskiej w Lublinie, 
T-... wspinając się po kręconych schodach, których poręczą 
Ł K S p O n a t y S C | jest gruba konopna lina, odnosi się wrażenie wyjątko-

m bardzo wości tes° m i e j s c a i jego atmosfery. Wyjątkowość ta 

polega na współgraniu zabytkowego charakteru wnętrza, 
zniszczone, jego monumentalnej drewnianej konstrukcji, z umie-

odrapane szczonymi w nim dziełami. Zgromadzona tu jest stała 
i - ^ ekspozycja sakralnej rzeźby barokowej i rzemiosła artys-

Z p o i i c n r o m i l , tycznego. Wyjątkowy nastrój wnętrz wieży - surowe 
pozbawione c e S l a n e ściany 1 P e ł n e zakamarków drewniane konstruk-

- ^ ^ i cje - jest doskonałym miejscem dla tego typu wystawy. Jej 
nieKlOrycn ekspresję potęguje dodatkowo oświetlenie i muzyka. 

elementów, N a wystawę składa się ponad osiemdziesiąt rzeźb, 
Wydalę sie Że lichtKarzy1 innVcfh eksponatów (dzwony, obrazy, ikony). Są 
f f j u u j c **** to obiekty wycofane z kultu, poddane jedynie konserwacji 

mogłyby z a c h o w a w c z e j . 
Wystawę rozpoczynają dwie ikony: Chrystusa i jego 

matki oraz obraz olejny przedstawiający wykup chrześ-
[ q cijan z niewoli tureckiej, które umieszczone są w sali 

c i e k r f w v r ł l zwaneJ » b i a ł 4"- Jednak właściwa ekspozycja znajduje się 
. 7 , , f n a k o l eJn e j kondygnacji, gdzie prowadzą dębowe schody 

których pamiętające jezuitów. Tu w niszy przycupnął barokowy 
aniołek, tuż obok niego św. Florian wylewa kubeł wody 
na malutki kościółek. Osiemnastowieczny anioł tkwi 
skulony w załomie muru, jakby zmartwiony, że gdzieś 

' O l O 1 e d n a k p o d r o d z e z 8 u b i ł skrzydła. Sw. Antoni wyciąga ramiona... 
^ / bez dłoni. Widać po wyżłobionym przez wodę „ciele", że 

cicho Stał w kapliczce z dziurawym dachem. Dzieciątku Jezus 
pokoriMi czas stari z twarzyczki ufny uśmiech... 
^ Anioły obsiadły wieżę w wielkiej obfitości. Czas 

poodrąbywał im skrzydła lub zachował tylko ich fragmen-
ty. Anioły ołtarzowe mają twarze poważne i zamyślone, 

185 



Krzysztofa Krajewska 

chociaż czas starł z nich polichromie i teraz 
spoglądają niewidzącymi oczyma. 

Anioły „trumienne" (kiedyś zasiadały 
na katafalkach) są inne. W ich twarzach 
widać cień zrozumienia, jakby uśmiech 
człowieczy - bliski cierpieniu i dający po-
cieszenie. Anioły przy dźwiękach chorału 
gregoriańskiego prowadzą nas do części 
zwanej „ciemnicą". 

Figury płaczek, które „służbowo" za-
łamywały dłonie i płakały z żalu po stracie 
bliskiej komuś osoby, stoją w wieży bez-
głośnie, jakby zabrakło im łez. Za barokową 
balustradą figury czterech Frasobliwych, 
w różny sposób portretujące człowiecze 
cierpienie Syna Bożego. Niżej figury 
Ukrzyżowanego. Centralne miejsce zajmu-
je wstrząsająca rzeźba Jezusa, zniszczona 
przez czas tak, że ogromu cierpienia można 
się tylko domyślać. W dole Chrystus leżący 
i bezbronny, po mistrzowsku oświetlony, 
szepczący do płaczek słowa pełne cierpie-
nia i żalu. 

Trzecia kondygnacja. Tu również spoty-
kamy, ukryte między potężnymi belkami, 
anioły. Na belkach przysiadły zegarowe 
orły. Niezdolne do lotu, bo im także czas 
utrącił skrzydła. Jest też zakonnica, wy-
glądająca jakby była w ekstazie, kobieta 
płacząca z żalu, święci Piotr i Paweł, ano-
nimowy zakonnik, anonimowy biskup, a ta-
kże papież bez imienia i nazwiska. „Tru-
mienne" anioły z katafalku schowały się 
(na ironię losu) przy chrzcielnicy. Ponad 
tym teatrem, w którym główne role obsa-
dzone są przez życie i śmierć, wysoko 
w górze zawisł Bóg-Ojciec z katedry, 
spoglądający na ziemskie królestwo. 

Czwarta kondygnacja nazywana jest 
„dzwonnową", bo spoczywają tu na postu-
mentach piękne dzwony z nieistniejącego 
już kościoła farnego. Gdyby je zawiesić 
i zadzwonić, rozległaby się zapewne pieśń 
żalu po wspaniałej świątyni. Najwyżej 
umieszczono figury Chrystusa Zmar-
twychwstałego, który wieńczy ekspozycję. 

Odbywając wędrówkę po kolejnych 
kondygnacjach łatwo spostrzec, że wystawa 
prowadzi nas od najniższego, „ziemskiego" 

poziomu, przez śmierć Chrystusa, jego 
Zmartwychwstanie, do poziomu królestwa 
niebiańskiego Boga-Ojca. Wszystkie ekspo-
naty, nadszarpnięte przez ząb czasu, stoją 
tu spokojne, bo ocalone od zapomnienia. 

Wystawa jest szczególna, gdyż dzieła tu 
przedstawione są inne niż te, z którymi 
mamy kontakt w świątyniach. Tamte -
piękne, gdyż wielkie, bogato zdobione, za-
dbane - uosabiają samego Najwyższego, 
budzą trwogę i podziw. Te stoją cichutko, 
skromnie, odrapane przez czas, wyrażają 
przemijanie... Chociaż twórcy dzieł pozos-
tają anonimowi, wiemy jednak, że tworzyli 
je w określonym kontekście społeczno-kul-
turowym. Na przykład barokowe aniołki 
z pulchnymi twarzyczkami - tworzone dla 
pełnych przepychu barokowych świątyń -
w pełni odpowiadają epoce, w której po-
wstały. Skromne natomiast figury Frasob-
liwego charakterystyczne są dla sztuki lu-
dowej. W tej ekspozycji nie ma monotonii. 
Zaskakuje nas zarówno jej kompozycja 
(przemyślana chronologia ekspozycji oraz 
wykorzystanie budowy architektonicznej 
wieży dla wkomponowania w nią ekspo-
natów), jak i same dzieła - odarte z dawnej 
świetności. Zazwyczaj dzieła sztuki sakral-
nej jawią się nam jako monumentalne, 
pełne przepychu. Wizerunki świętych i Bo-
ga napełniają nas trwogą, wzbudzają nasz 
podziw, tęsknotę za bytem absolutnym. 
Tutaj zobaczyłam je zupełnie inaczej. Oca-
lone od zapomnienia (jakby w ostatniej 
chwili), „zmęczone" figury wzbudzają ra-
czej litość, nie podziw... Eksponaty są bar-
dzo zniszczone, odrapane z polichromii, 
pozbawione niektórych elementów. Wydaje 
się, że mogłyby opowiedzieć wiele cieka-
wych historii, których były świadkami. 
Stoją jednak cicho i pokornie... 

Szczególnie zafascynowała mnie figura 
Chrystusa Ukrzyżowanego. Leży na swoim 
krzyżu, wokół płaczki. Rzeźba, tak jak inne, 
bardzo zniszczona, wykonana z drewna po-
malowanego na ciemny kolor. Figura nie 
ma rąk, a „ciało" tak podrapane, że prawie 
widoczne jest w tych rysach drewno. Jest 
jednak przez to piękniejsza niż wszystkie 

1 8 6 Scriptores Scholarum 



Sztuka sakralna z lamusa 

inne rzeźby Chrystusa, jakie widziałam. 
Wydaje się, że Jezus krzyczy: „Ja cierpię!" 
Człowiek pozostawiony sam sobie, które-
mu nikt nie jest w stanie pomóc. Tylko 
płaczki stoją, jakby zabrakło im już łez. 
Bezgłośnie opłakują ciało przybite do 
krzyża. Wyraz twarzy umierającego świad-
czy o pełnej zgodzie na to, co się stało: 
spokój i cierpienie. Ciało młodego męż-
czyzny rozpostarte na drzewie krzyża. Jego 
krwawe rany to niewątpliwie znak tragedii. 
Sytuacja jest tak poruszająca, że mam ocho-
tę paść na kolana i cichutko, ze spuszczoną 
głową, wyszeptać: „Przepraszam...". 

Idąc po kolejnych stopniach schodów, 
czułam wielki ciężar winy. Lecz wspinając 
się coraz wyżej, doszłam do figury Chrys-
tusa Zmartwychwstałego. Dopiero wtedy 
poczułam ulgę, bo ta tragiczna historia 

zakończyła się szczęśliwie. Śmierć stała się 
drogą do życia. A wszystko to opowiedziała 
mi właśnie ta wystawa. Od smutku w ciem-
nicy, coraz wyżej w górę, gdzie coraz więcej 
zachwytu i radości. 

Ekspozycja w Wieży Trynitarskiej godna 
jest uwagi ze względu na niepowtarzalność 
oraz nietypowość zebranych dzieł. Skrom-
ność eksponatów podkreślona jest dodat-
kowo przez kompozycję wystawy. Surowe, 
ceglane ściany, drewniana konstrukcja 
wieży, w której mieści się ekspozycja, na-
dają dziełom posmak tajemniczości i nie-
zwykłości. Światło i pobrzmiewający (jakby 
zza ściany) chorał gregoriański nasycają 
uśpione przez czas dzieła ekspresją, wyra-
zistością, dynamizmem. Wszystko to spra-
wiło, że oglądając wystawę, zostałam po-
chłonięta nią bez reszty. 

187 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Mariusz Orłowski 

mm 
m m 

W Ameryce Północnej (USA, Kanada) i Europie Zachod-
niej od ponad trzydziestu lat rozwija się tzw. Contemporary 
Christian Musie (w skrócie CCM), która tworzy niezależny 
nurt muzyki komercyjnej. Przez komercyjną muzykę 
chrześcijańską rozumiem profesjonalnie wykonywaną (a 
w przypadku nagrań fonograficznych również realizo-
waną i wydawaną) szeroko rozumianą muzykę rozryw-
kową, przekazującą w swej warstwie słownej treści bib-
lijne (w przypadku nagrań instrumentalnych inspirowaną 
tymi treściami), którą tworzą i wykonują autorzy dekla-
rujący światopogląd chrześcijański. Spośród wiodących 
w świecie firm fonograficznych wydających muzykę z nur-
tu CCM wymienić należy: Integrity, Hosanna, Word, GMI, 
Alliance, Brentwood, Sparrow, Spark, Kingsway. Nagrywają 
dla nich m. in. tacy wykonawcy jak: Amy Grant, John M. 
Talbot, Phil Keagy, Graham Kendrick, Michael W. Smith, 
Ron Kenoly, Petra, Take 6, łona. 

W Polsce rynek komercyjnej muzyki chrześcijańskiej 
zaczął kształtować się na przełomie lat 80. i 90. Podłożem 
dla rozwoju tego zjawiska w naszym kraju były: 

• amatorski ruch muzyczny rozwijający się w obrębie 
młodzieżowych wspólnot katolickich, takich jak Oaza 
i Odnowa w Duchu Świętym (z tego ruchu wywodzi się 
m. in. grupa Teofil); 

• działalność tzw. „grup uwielbiających" w łonie pro-
testanckich Kościołów typu wolnego (na tym gruncie 
powstał np. zespól Jafia Namuel); 

• angażowanie się zawodowych muzyków jazzowych 
i rockowych w działalność chrześcijańskich wspólnot 
modlitewnych (np. Mieczysław Szczęśniak, Marcin Po-
spieszalski, Jan Budziaszek, Tomasz Budzyński, Dariusz 
Malej onek); 

1 Na temat Kościołów typu wolnego zob. np. M. Kwiecień, O wol-
nych Kościołach, „Chrześcijanin" 1977, nr 7-8, s. 5-11. 

1 8 8 



Całkiem Ciekawa Muzyka 

• lansowanie muzyki spiritual&gospel 
przez artystów profesjonalnych, takich jak 
Stanisław Sojka czy zespół Spirituals Sin-
gers Band. 

Pierwszym w Polsce wydawnictwem 
fonograficznym programowo nastawionym 
na promocję chrześcijańskiej muzyki ko-
mercyjnej była firma DEOrecordings z Wisły 
(Beskid Śląski), która otrzymała licencję 
komercyjną w 1988 r. W będącym własnoś-
cią firmy Studiu DR (skrót od DEOrecor-
dings) pierwsze nagrania zrealizowały zes-
poły DEOdecyma i Universe2. 

Ponieważ wyrażenie „muzyka chrześci-
jańska" budziło skojarzenia pejoratywne3, 
twórcy „DEOrecordings" dokonali adapta-
cji angielskiego skrótu CCM (Contemporary 
Christian Musie) dla potrzeb polskiego ryn-
ku. Na określenie kształtującego się w Pols-
ce nowego zjawiska muzycznego stworzo-
no nazwę „Całkiem Ciekawa Muzyka". Ze 
względu na fakt, że nazwa ta nie została, 
jak dotąd, powszechnie zaakceptowana 
w środowisku związanym z tworzącym się 
nurtem muzycznym, w dalszym ciągu 
swych rozważań będę posługiwał się wy-
miennie terminami „Całkiem Ciekawa Mu-
zyka" (w skrócie CCM), „muzyka religij-
na", „muzyka chrześcijańska" oraz „komer-
cyjna muzyka chrześcijańska", jako różny-
mi określeniami tego samego zjawiska. 

Na wstępie należy podkreślić, że nurt 
CCM jest zróżnicowany pod względem ga-
tunkowym. Zalicza się do niego wyko-
nawców reprezentujących tak odmienne 
style muzyczne, jak: jazz, gospel, blues, 
soul, funk, rap, reggae, dance, pop, praise, 
country, folk, rock, trash, punk itd. Charak-
terystycznym wyróżnikiem nurtu CCM są 
jedynie teksty utworów, oparte na przesła-
niu biblijnym, oraz deklarowany przez wy-

2 Na temat początków działalności DEOrecordings 
zob. wywiad z Henrykiem Królem, Magazyn Muzyczny 
„Ruah" 1998, nr 3, s. 8-10. 

3 Termin „muzyka chrześcijańska" kojarzy się 
przeciętnemu Polakowi z niskim poziomem artystycz-
nym i technicznym. Zob. dyskusja: Czy istnieje muzyka 
chrześcijańska?, Magazyn Muzyczny „Ruah" 1998, nr 2, 
s. 6-7. 

konawców światopogląd chrześcijański. 
Zjawisko komercyjnej muzyki chrześcijań-
skiej w Polsce ma charakter progresywny. 
Wyznacznikami jego rozwoju są: 

• powiększające się z roku na rok grono 
wykonawców; 

• powstawanie nowych studiów nagrań 
i wytwórni fonograficznych specjalizują-
cych się w nagrywaniu płyt kompaktowych 
oraz kaset magnetofonowych wykonawców 
z nurtu muzyki chrześcijańskiej; 

• wzrastająca liczba festiwali piosenki 
chrześcijańskiej; 

• warsztaty dla wykonawców CCM; 
• ukazywanie się specjalistycznych pe-

riodyków; 
• wzrastająca liczba rozgłośni radiowych, 

które nadają komercyjną muzykę chrześci-
jańską; 

• pojawianie się wykonawców nurtu 
CCM w telewizji publicznej; 

• powstawanie stowarzyszeń promują-
cych rozwój kultury chrześcijańskiej (w 
tym muzyki). 

Scharakteryzuję teraz pokrótce wszyst-
kie wymienione powyżej wyznaczniki roz-
woju zjawiska CCM w naszym kraju. 

Wykonawcy 
Można podzielić ich na dwie kategorie. 

Po pierwsze - wykonawcy, którzy wy-
konują i nagrywają zarówno muzykę reli-
gijną, jak i świecką (np. Mieczysław Szczęś-
niak, Józef Skrzek, Krzysztof Krawczyk). 

Po drugie - wykonawcy, którzy wyko-
nują i nagrywają wyłącznie muzykę reli-
gijną. Należą do nich m. in. Beata Bednarz, 
New Life Musie, 2 TM 2,3, Amenbend, 
Teofil. 

Często spotykaną praktyką jest, że po-
szczególni członkowie zespołów nurtu 
CCM nie ograniczają się tylko i wyłącznie 
do wykonywania i nagrywania muzyki 
chrześcijańskiej, ale współpracują również 
z wykonawcami muzyki świeckiej (np. 
członkowie takich zespołów, jak New Life 
Musie i Amenbend). Podyktowane jest to 
zazwyczaj względami finansowymi. 

Scriptores Scholarum 1 8 9 



Mariusz Orłowski 

Studia nagrań i wytwórnie fo-
nograficzne 
Do najlepszych studiów nagrań realizują-
cych komercyjną muzykę chrześcijańską 
zalicza się wspominane powyżej Studio 
DR w Wiśle oraz Studio Psalm w Warszawie. 
Nagrywają w nich najpopularniejsi w wyko-
nawcy nurtu CCM w Polsce. 

Najprężniej działającymi wytwórniami 
fonograficznymi są DEOrecordings z Wisły 
(do tej pory ok. 2000 tytułów polskich 
i zagranicznych), Edycja Świętego Pawła 
z Częstochowy i Wydawnictwo M z Krako-
wa. 

Festiwale 
W Polsce odbywa się co roku kilkadziesiąt 
mniejszych lub większych festiwali piosen-
ki chrześcijańskiej. Ich organizatorami są: 

• instytucje związane z Kościołem (np. 
parafie i zbory, chrześcijańskie rozgłośnie 
radiowe, redakcje chrześcijańskich czaso-
pism, chrześcijańskie centra kultury, sto-
warzyszenia chrześcijańskie), 

• instytucje świeckie (np. Wydziały Kul-
tury Urzędów Miejskich, Urzędy Gminne, 
ośrodki i domy kultury, towarzystwa mu-
zyczne, szkoły, fundacje), 

• indywidualni animatorzy kultury reli-
gijnej. 

Najczęściej spotykaną praktyką jest, że 
festiwale muzyki chrześcijańskiej organizo-
wane są przy współpracy instytucji związa-
nych z Kościołem z instytucjami świeckimi. 

Podczas poszczególnych festiwali odby-
wa się zazwyczaj wiele imprez towarzyszą-
cych, takich jak: wystawy, kiermasze, war-
sztaty muzyczne itp. 

Największym festiwalem muzyki 
chrześcijańskiej w naszym kraju, pod 
względem liczby biorących w nim udział 
wykonawców, jest Song of Songs Festival 
w Toruniu. Ma on charakter międzynaro-
dowy i ekumeniczny. W pierwszej edycji 
Song of Songs Festival w 1998 r. wystąpiło 
trzydziestu wykonawców z pięciu krajów 
(Polska, Niemcy, Słowacja, Wielka Bryta-
nia, USA), którzy reprezentowali różne 
Kościoły chrześcijańslde. Festiwal trwał 

dwa dni, a obejrzało go około trzech tysięcy 
widzów. 

Warsztaty muzyczne 
Mogą towarzyszyć poszczególnym festiwa-
lom (np. warsztaty muzyki gospel prowa-
dzone podczas Międzynarodowego Festi-
walu Muzyki Gospel w Osieku) lub być 
prowadzone niezależnie od nich (np. 
Warsztaty Gitarowe Muzyków Chrześcijan 
w Kołobrzegu). Zajęcia warsztatowe pro-
wadzą najlepsi polscy muzycy nurtu CCM. 

Czasopisma muzyczne 
Istnieją trzy specjalistyczne periodyki po-
święcone w całości muzyce chrześcijań-
skiej: Magazyn Muzyczny „Ruah", Magazyn 
Muzyczny „Brzmienia" oraz „Magazyn 
CCM". Wszystkie trzy wydawnictwa mają 
charakter ekumeniczny, tzn. promują mu-
zykę chrześcijańską, której twórcami są 
zarówno katolicy, jak i protestanci4. 

Magazyn Muzyczny „Ruah" to kwartal-
nik, którego redaktorem naczelnym jest 
Janusz Kotarba. Wydawcą periodyku jest 
Firma Menadżerska Paganini z Krakowa. 
Na łamach czasopisma ukazują się relacje 
z festiwali (krajowych i zagranicznych), wy-
wiady z twórcami nurtu CCM, recenzje 
płyt, kaset i książek; drukowane są nuty 
piosenek, poezja religijna, listy od czytel-
ników itp. Wkładkę do gazety stanowi tzw. 
„Fonorama", w której drukowane są od-
płatnie ogłoszenia drobne firm związanych 
z muzyką chrześcijańską. Do każdego nu-
meru Magazynu Muzycznego „Ruah" dołą-
czana jest aktualnie płyta CD, na której 
usłyszeć możemy, mniej lub bardziej zna-
nych, wykonawców nurtu CCM. 

Podobny charakter posiada również 
Magazyn Muzyczny „Brzmienia". Jest on 
miesięcznikiem wydawanym przez Towa-
rzystwo Muzyczne Gospel z Poznania. 
Funkcję redaktora naczelnego „Brzmień" 
pełni Krzysztof Wodniczak. W ramach pre-

4 Ponieważ zjawisko CCM charakterystyczne jest 
dla zachodniego kręgu kulturowego, nie spotykamy tu 
wykonawców związanych z prawosławiem. 

1 9 0 Scriptores Scholarum 



Całkiem Ciekawa Muzyka 

numeraty rocznej czytelnicy magazynu 
otrzymują bezpłatnie płytę CD, zawierającą 
wybór utworów różnych wykonawców re-
prezentujących nurt muzyki chrześcijań-
skiej. 

Nieco odmienny od dwóch ww. perio-
dyków jest „Magazyn CCM". Jego celem 
jest promocja wydawnictw Studia DR. 
W związku z powyższym oprócz wywiadów 
z muzykami, recenzji koncertów i nowości 
fonograficznych, można znaleźć tutaj rów-
nież ofertę wydawniczą Studia DR. W opar-
ciu o ilość sprzedanych egzemplarzy płyt 
i kaset na lamach „Magazynu CCM" ogła-
szana jest Lista przebojów DR. Od sześciu lat 
działa również klub kasetowy i kompakto-
wy. Jego członkowie w zamian za regularne 
nabywanie produkcji Studia DR otrzymują 
je po cenach promocyjnych. Wydawcą mie-
sięcznika jest Stowarzyszenie DEOrecor-
dings, a obowiązki redaktora naczelnego 
pełni Henryk Król. 

Rozgłośnie radiowe 
W Polsce działa około trzydziestu lokal-
nych rozgłośni radiowych promujących ko-
mercyjną muzykę chrześcijańską. W więk-
szości są to rozgłośnie o charakterze kato-
lickim, ale zdarzają się od tej reguły wyjątki 
(np. Radio Mazury z Ostródy posiada cha-
rakter ekumeniczny). Muzyka chrześcijań-
ska prezentowana jest w poszczególnych 
rozgłośniach w formie list przebojów, au-
dycji specjalistycznych lub emitowana 
w ciągu całego dnia. Wśród rozgłośni ra-
diowych nadających komercyjną muzykę 
chrześcijańską warto wymienić: sieć roz-
głośni Radia Plus, Radio Arka z Łazisk Gór-
nych (nadaje 50% muzyki chrześcijańskiej, 
głównie zachodniej), Radio Ave z Radomia, 
Radio Puls z Gliwic. 

Wykonawcy nurtu CCM w TVP 
W Muzycznej Jedynce pojawili się: Grupa 
Mojego Brata z piosenką „Oj, czarno wi-
dzę", Tomasz Żółtko, który wykonywał 
utwór „Kochaj mnie i dotykaj" (przez sie-
dem tygodni na pierwszym miejscu), Anto-
nina Krzysztoń z piosenką „Perłowa łódź" 

oraz Mieczysław Szczęśniak wykonujący 
utwór „Twoja miłość". 

Dla potrzeb TVP programy muzyczne 
zrealizowali m.in. Beata Bednarz z zes-
połem Heavy Blues, Antonina Krzysztoń, 
grupa Manitou, a ostatnio zespół Arka 
Noego. 

Stowarzyszenia. 
Wśród stowarzyszeń promujących muzykę 
chrześcijańską najprężniej działającym jest 
Stowarzyszenie DEOrecordings z Wisły. 
W oświadczeniu opublikowanym przez 
ww. Stowarzyszenie czytamy, że celem jego 
działalności jest „propagowanie muzyki, 
sztuki i posłannictwa chrześcijańskiego we 
wszystkich aspektach oraz - w miarę moż-
ności - prowadzenie również działalności 
charytatywnej. Wspomniane cele są reali-
zowane przez prowadzenie działalności wy-
dawniczej i filmowej w sferze twórczości 
religijnej, w szczególności w zakresie na-
grywania płyt kompaktowych, kaset mag-
netofonowych, kaset video, filmów i innych 
nośników (zadania te wykonuje Studio 
DR), a także publikowanie materiałów dru-
kowanych (m.in. «Magazynu CCM»). Wy-
konywaniem celów Stowarzyszenia jest też 
dystrybucja wydawnictw własnych i mate-
riałów o podobnych treściach, a ponadto 
s t y m u l o w a n i e [podkr. - M. O.] po-
wstawania wypożyczalni i punktów sprze-
daży. Stowarzyszenie DEOrecordings pragnie 
ponadto prowadzić d z i a ł a l n o ś ć k u l -
t u r a l n ą , s z k o l e n i o w ą i e d u k a -
c y j n ą [podkr. - M. O.] w zakresie upow-
szechniania wiedzy o sztuce chrześcijań-
skiej we wszystkich aspektach, organizo-
wać bądź współorganizować festiwale 
twórczości religijnej, a także przygotowy-
wać inne imprezy kulturalne o charakterze 
religijnym (w tym - między innymi - kon-
certy, konferencje i kursy), a także propa-
gować twórczość o tematyce religijnej 
w ś r o d k a c h m a s o w e g o p r z e k a z u 
[podkr. - M. O.] (stąd współpraca z liczny-
mi lokalnymi rozgłośniami radiowymi 
i ośrodkami telewizyjnymi, a także utwo-
rzenie własnego radia - Radia CCM - które, 

W '• 

pr# 

M 

Scriptores Scholarum 1 9 1 



Mariusz Orłowski 

działając w Polsce południowej i funkcjo-
nując przez 24 godziny na dobę, nadawać 
będzie głównie muzykę CCM). Stowarzy-
szenie propaguje twórczość o inspiracji 
chrześcijańskiej, służącą popularyzowaniu 
wartości ewangelicznych - i czyni to w du-
chu ekumenicznym, ponadwyznaniowym, 
nie unikając współpracy z istniejącymi Koś-
ciołami i społecznościami"5. Oświadczenie 
Stowarzyszenia DEOrecordings kończy się 
zaproszeniem zainteresowanych do aktyw-
nego uczestnictwa w jego pracach oraz 
wspierania jego działalności przez członko-
stwo6. 

Podejmując się próby oceny rodzącego 
się w Polsce zjawiska społeczno-kultural-
nego7, jakim jest komercyjna muzyka 
chrześcijańska, należy stwierdzić, że uza-
sadnione wątpliwości budzić musi fakt 
prezentacji głębokich treści o charakterze 
religijnym w konwencji kultury popularnej, 
co zawsze związane jest z niebezpieczeń-
stwem ich deformacji i spłycenia. Budzić 
kontrowersje może także to, że odpowied-
nio przystosowane do wymogów kultury 
popularnej wartości ewangeliczne, zaczy-
nają podlegać od tej pory prawom rynku, 
jak każdy inny towar. Z drugiej jednak 
strony podkreślić wypada,-że zjawisko ko-
mercyjnej muzyki chrześcijańskiej zawiera 
w sobie wiele elementów pozytywnych. 

Po pierwsze - komercyjna muzyka 
chrześcijańska stanowi alternatywną ofertę 
w stosunku do innych produkcji lansowa-
nych przez mass media. 

Po drugie - twórcy nurtu muzyki 
chrześcijańskiej (nawet gatunku trash!) 

opowiadają się za trwałymi wartościami, 
takimi jak: prawda, dobro i piękno. Sa 
zwolennikami moralnego radykalizmu 
oraz przeciwstawiają się wszelkim patolo-
giom życia społecznego (np. narkomania, 
alkoholizm) i ruchom społecznie destruk-
cyjnym (satanizm, rasizm, antysemityzm, 
faszyzm itp.). Opowiadają się za ideą eku-
menizmu, czego praktycznym wyrazem są 
ekumeniczne festiwale oraz składy perso-
nalne poszczególnych zespołów, w których 
grają ze sobą chrześcijanie różnych wyznań 
(np. Missio Musica, New Life Musie, 
Amenbend). 

Po trzecie - redakcje chrześcijańskich 
czasopism muzycznych podejmują wiele 
działań o charakterze animacyjnym. Wy-
różnia się w tej dziedzinie szczególnie 
Magazyn Muzyczny „Ruah", który zachęca 
swych czytelników do współredagowania 
kolejnych numerów pisma, poprzez nad-
syłanie recenzji płyt, kaset i koncertów oraz 
wszelkich uwag dotyczących odbioru mu-
zyki chrześcijańskiej. 

Inną formą zachęcania czytelników do 
twórczej aktywności jest ogłaszanie kon-
kursów muzycznych dla debiutantów. Naj-
lepsze z nadsyłanych nagrań są nagradzane 
przez umieszczanie ich na dołączanych do 
czasopisma płytach CD. 

Po czwarte - komercyjna muzyka 
chrześcijańska pełnić może rolę wstępnego 
etapu wtajemniczenia, z którego przecho-
dzi się do obcowania z arcydziełami muzyki 
sakralnej (np. Pasja wg iw. Mateusza Bacha, 
Mesjasz Haendla) i świeckiej. 

5 Stowarzyszenie DEOrecordings, „Magazyn CCM" 
1996, nr 8, s. 2. 

6 Ibidem. 
7 Na temat zjawisk społeczno-kulturalnych zob. . 

Antonina Kloskowska, Kultura masowa, Warszawa 8 Zob. Radykalni. Z Budzym, Dzikim, Maleo i Stopą 
1983, s. 42-48. rozmawia Marcin Jakimowicz, Katowice 1997. 

1 9 2 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Barbara Bartoszek 
G o s p e l - K M M Gospel Ram 

Połączyła nas 

a także 

śpiewanie. 
To ostatnie 

robiliśmy 
szczególnie 

chętnie, 
zwłaszcza 

że niosło 
ze sobą radość 

i szalone 
emocje. 

Jeżeli Pan domu nie zbuduje, 
na próżno trudzą się ci, którzy go wznoszą. 
(Ps 127, 1) 

Istnieje wiele ciekawych stylów w muzyce. Każdy artysta 
w swojej twórczości poszukuje i dąży do tego, który 
duchowo odpowiada mu najbardziej, w którym realizuje 
siebie i swoje fascynacje muzyczne. Stylem, który umiło-
waliśmy sobie szczególnie, który porusza nie tylko nasze 
ciała, ale zmusza do refleksji i duchowych poszukiwań, 
jest gospel 

Gospel - znaczy po angielsku „Ewangelia". To połą-
czone ze sobą dwa słowa - God i spell, czyli Słowo Boże, 
lub jak tłumaczą to inni: „Bóg mówi". Gospels - to pieśni 
nawiązujące do Nowego Testamentu i nauki Chrystusa, 
pieśni religijne amerykańskich Murzynów (.American Ne-
gro Spirituals). 

Geneza negro spirituals, to muzyka brytyjska, hymny, 
psalmy, ballady i tańce, ale także pieśni-kazania, z którymi 
czarni zetknęli się już w XVII w. Przez 150 lat nasycali się 
nią; była dla nich atrakcyjna przez prostą formę, a oni 
sami nie czuli potrzeby modyfikowania tego materiału. 
W 1800 r. nastąpiło Wielkie Przebudzenie religijne 
białych Amerykanów, którzy zaczęli organizować Revival 
Camps Meetings. Biali plantatorzy często zabierali na te 
spotkania swoich niewolników, a ci poruszeni śpiewem 
i kazaniami budzili w sobie drzemiące dotąd siły 
twórcze. Kościół był jedynym miejscem, w którym czarni 
mogli rozwijać swoją kulturę bez ingerencji białych; był 
sercem społeczności, natomiast sercem Kościoła była 
muzyka. Dla afroamerykanów bardzo ważny był głos 
Ducha Świętego. Jego słowa należało poczuć i przeżyć, 
a nie tylko usłyszeć. Dlatego też, w czasie nabożeństw, 
wielu z nich krzyczało, klaskało w dłonie, śpiewało 
i tańczyło, bo poruszał ich Duch Święty; czuli się przez 

193 



Barbara Bartoszek 

Niego natchnionymi. Uważali, że biali tego 
nie czują, że ich religia jest tylko wyczyta-
na z Ksiąg, bez głębszych przeżyć. 

Okazało się, że czarni, bardziej niż 
jakakolwiek rasa ludzka, mają ucho do 
muzyki i szczególnie emocjonalne podejś-
cie do Psalmów. Znali hymny angielskie, 
ale tworzyli także własne pieśni, czerpiąc 
wiele ze Starego i Nowego Testamentu. 
Często opierali się na starotestamentowych 
opowieściach o prostych ludziach, nęka-
nych przez zło tego świata, którzy z pomocą 
Boga pokonywali ziemskie potęgi. Murzyń-
skie spirituals mówiły o otchłaniach ludz-
kiej samotności, lęku i bólu, lecz z trium-
fującą wiarą w Jezusa. Nigdy nie kryły 
cierpienia i nigdy nie wstydziły się swej 
nadziei na nadejście lepszej przyszłości. 
Były to autentyczne pieśni odkupienia, wy-
biegające zawsze poza ziemski ból i obecne 
życie. 

Dopiero w latach dwudziestych naszego 
wieku biali zaczęli doceniać muzyczną sztu-
kę afrykańską - gospel, jazz i ragtime. 
Wpływ tych dwóch pierwszych stylów mu-
zycznych na siebie był bardzo silny, a za-
owocował w latach pięćdziesiątych powsta-
niem soulu. Jazz dał muzyce gospels in-
strumentarium i zachętę do wspaniałych 
improwizacji. W tym samym czasie jedną 
z najpopularniejszych czarnych wokalistek 
była nieżyjąca już Mahalia Jackson. Równie 
wybitnymi wykonawczyniami były wtedy: 
Queen C. Anderson i Marion Williams. 
Okres ten nazwano później „złotą erą gos-
pel". Wspominając wielkie sławy tego ro-
dzaju muzyki, nie można pominąć Arethy 
Franklin. Nie sposób wymienić tu wszyst-
kich, którzy wykonywali ten i pokrewne 
jemu style muzyczne. Stanowi to bowiem 
obszerny materiał na dodatkową pracę. 

W Polsce pomimo tego, że gospels songs 
nie są tak popularne, jak w Ameryce, ist-
nieje wielu naśladowców tego kierunku. 
Jeśli nie wykonują oni ortodoksyjnych pieś-
ni spirituals, to czerpią nieprzerwanie z te-
go źródła, tworząc wiele własnych odmian 
tego gatunku. Należałoby tu wspomnieć 
o najbardziej popularnym w latach 70. i 80. 

zespole Spirituals Singers Band. Innymi, 
którzy zasługują na uwagę, są: Ewa Uryga, 
Marek Bałata, Beata Bednarz, Mieczysław 
Szczęśniak, Amenbend, New Life M., Com-
munio, Monk, Deus Meus, Trzecia Godzina 
Dnia, Teofil i inni. 

Choć gatunek ten kojarzy się głównie 
z czarnymi wykonawcami, uważam, że rów-
nie . dobrze prezentują go biali muzycy. 
Bidy spirituals singer nigdy nie osiągnie tej 
głębi i brzmienia murzyńskiego głosu, ale 
ktoś, kto z wielkim sercem wykonuje uko-
chany przez siebie gatunek, tworzy ciekawą 
jego odmianę. Nie musimy być czarni, aby 
poruszać serca, dawać z siebie radość, robić 
to z pasją i żarliwością wiary. Jeśli śpiewa-
my i modlimy się z wiarą, a płynie to prosto 
z naszego serca i rozpala naszą wyobraźnię, 
jesteśmy autentyczni i prawdziwi, bez 
względu na kolor naszej skóry. Dlatego 
powstał Gospel Rain - grupa ludzi wielbią-
cych Boga swoją muzyką i śpiewem. 

Poznaliśmy się w sierpniu 1991 r. w cza-
sie pielgrzymki do Częstochowy na Świa-
towe Spotkanie Młodzieży. Połączyła nas 
droga, modlitwa, a także wspólne śpiewa-
nie. To ostatnie robiliśmy szczególnie chęt-
nie, zwłaszcza że niosło ze sobą radość 
i szalone emocje. Im więcej bawiliśmy się 
swoimi głosami, tym bardziej słyszeliśmy, 
że zupełnie niechcący nadajemy tej harmo-
nii pewien specyficzny charakter. Przez 
swobodnie rodzące się głosy chcieliśmy 
oddać chwałę Temu, który nas nimi obda-
rzył. Wiedzieliśmy, że nie połączył nas 
przypadek, a to, co powstało tego lata, nie 
mogło wraz z nim się skończyć. Zaczęliśmy 
spotykać się na próbach (przynajmniej raz 
w tygodniu) i tak przez kilka lat pracowa-
liśmy przy klasztorze oo. Kapucynów na 
„Poczekajce" w Lublinie, gdzie nasza dzia-
łalność wiązała się głównie z oprawą litur-
giczną. 

Dopóki śpiewaliśmy wyłącznie podczas 
Mszy Świętej, nazwa nie była nam potrzeb-
na. Problem powstał dopiero przed naszym 
pierwszym festiwalem, organizowanym na 
„Poczekajce" - W stronę Stwórcy. Praktycznie 
od samego początku istnienia grupy głów-

1 9 4 Scriptores Scholarum 



Gospel Rain 

nym obszarem muzycznej inspiracji, a także 
ideałem, była muzyka gospel. Nadając tę 
właśnie nazwę zespołowi (początkowo był 
to po prostu Gospel), chcieliśmy podkreślić 
styl, w jakim gramy i do jakiego dążymy 
wokalnie. 

Podczas kolejnych festiwali organizo-
wanych na „Poczekajce" zdobywaliśmy wy-
różnienia i nagrody publiczności. Następ-
ny, na którym odważyliśmy się wystąpić, 
był lubelski Studencki Festiwal Piosenki Reli-
gijnej „Żakeriana którym w 1995 r. otrzy-
maliśmy trzecią nagrodę. W międzyczasie 
zdobyliśmy także drugą nagrodę na Prze-
glądzie Piosenki Religijnej w Świdniku. 

Dobre i kreatywne (dla nas) było to, co 
robiliśmy. Skromna gitara akustyczna, 
przestała nam jednak w końcu wystarczać, 
i małymi kroczkami, sukcesywnie rozwija-
liśmy swoje zaplecze instrumentalne. 
W obecnym składzie, z tradycyjnymi in-
strumentami (instrumenty klawiszowe, gi-
tara elektryczna, gitara basowa, perkusja 
oraz instrumenty perkusyjne) i pod nazwą 
Gospel Rain, gramy od czerwca 1998 r. 

Nie ograniczamy się do wykonywania 
jedynie standardów gospel; staramy się 
grać głównie własne utwory, inspirowane 
muzyką gospel i oparte na tej estetyce. 
Bogatym źródłem, z którego czerpiemy, są 
również filary współczesnej muzyki, style: 
soul, jazz i rock. Nazwa zespołu - Gospel 
Rain - wskazuje na nasze muzyczne fascy-
nacje. Bliska jest nam bowiem „czarna" 
muzyka gospel, a także - jak już wcześniej 
wspomniałam - jej pokrewne style (nawet 
rytmy latynoamerykańskie). Cechą łączącą 
te gatunki jest ogromny ładunek emocjo-
nalny, pasja, zaangażowanie i dynamika. 
Ale nazwa zespołu, ma dla nas również 
swoje duchowe odniesienie. Gospel Rain 
to również wspólna droga duchowej prze-
miany. W tej nazwie nie chodzi wyłącznie 
o style muzyczne, do których się odwołu-
jemy, ale także o Ewangelię, czyli Dobrą 
Nowinę, Słowo Boże, które przychodzi do 
nas, tak po prostu. To fundament, wobec 
którego nie można pozostać obojętnym. 
Święty Paweł powiedział, że Bóg pragnie, 

aby zbawienie świata przyszło przez głup-
stwo przepowiadania, a muzyka i śpiewane 
teksty Ewangelii są właśnie tą drogą, którą 
Bóg przychodzi do nas. Jeśli przez nasze 
granie ktoś spotka Chrystusa, a my byli-
byśmy narzędziami w Jego ręku, to za to -
chwała Panu. 

Chcielibyśmy, aby widz przychodzący 
na nasze koncerty, nie był tylko widzem. 
Staramy się wciągać publiczność do wspól-
nej zabawy i modlitwy, nie tylko pieśnią, ale 
także tańcem, przez gorące rytmy latyno-
amerykańskie. 

W lipcu 1999 r. w składzie: 
Małgorzata Bartosiewicz - śpiew, 
Barbara Bartoszek - śpiew, 
Barbara Bojarska - śpiew, 
Krystyna Waseńczuk - śpiew, 
Agnieszka Wielgus - śpiew, 
Agnieszka Wojciechowska - śpiew, 
Marek Fedor - perkusja, 
Grzegorz Głuch - gitara, śpiew, 
Marcin Kojder - instr. perkusyjne, 
Piotr Michnikiewicz - instr. klawiszowe, 
Bogdan Opoń - gitara basowa, 
zarejestrowany został materiał na naszą 

pierwszą płytę. Znajdują się na niej, w dużej 
mierze, własne, premierowe utwory, a także 
mniej znane standardy muzyki chrześcijań-
skiej w aranżacji Grzegorza Głucha, który 
także, podobnie jak Marek Fedor, jest au-
torem tekstów i muzyki. Płyta nosi tytuł: 
Ten, kto przychodzi i ukaże się już na po-
czątku lipca 2000 r. 

Nagranie zarejestrowano w Studiu 
Psalm w Warszawie. Realizatorem mate-
riału był Edward Sosulski, znany i doświad-
czony realizator oraz producent muzyki 
chrześcijańskiej w Polsce (m.in. Teofil, 
New Life M., Houk, 2 Tm 2, 3, Arka Noego, 
Antonina Krzysztoń i inni). Masteringiem 
nagranego materiału zajął się Grzegorz 
Piwkowski. Na płycie znalazły się nastę-
pujące utwory: Bogiem jest, Wznieś swą dłoń, 
Dokąd (Ten, kto przychodzi), Chwal Go, Pieśń 
nad Pieśniami, Wnet nadejdzie dzień, Śpiewaj-
my wszyscy Alleluja, W dłoniach Twych, Tyś jest 
Bóg, Zjednoczeni w Duchu, Modlitwa o pokój. 

Scriptores Scholarum 1 9 5 



Barbara Bartoszek 

Kiedy płyta zespołu ukaże się, będzie-
my promować ją przede wszystkim na 
koncertach. W najbliższej przyszłości pla-
nujemy wystąpić na toruńskim Song of 
Songs Festival w lipcu. W tym samym mie-
siącu zagramy koncert w lubelskim Domu 
Kultury Kolejarza podczas „Festiwalu Kul-
tury Chrześcijańskiej", w Wołczynie koło 
Częstochowy, a pod koniec sierpnia praw-
dopodobnie w Osieku. Dalsze plany obej-
mują małą trasę koncertową na Śląsku, na 
początku września. 

Na pewno nigdy nie będziemy brzmieli, 
jak typowa murzyńska grupa, reprezentują-
ca negro spirituals, ale przecież nie o to 
chodzi. Kochamy to, co robimy, czerpiemy 
jak najwięcej z ulubionych przez nas stylów 
muzycznych, a przede wszystkim staramy 
się robić to jak najlepiej. Wiemy, że to co 
osiągnęliśmy nie jest jedynie naszą zasługą 
i dopóki nie będziemy poszukiwali w tym 
chwały dla siebie, otrzymamy błogosła-
wieństwo od Tego, który jest podwaliną 
wszystkich rzeczy. 

1 9 6 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Maciej Krawczyk 

Jesus is OUT Mend 
lecenzja występu zespołu 

III Międzynarodowego 
Muzyki Gospel - Osiek 

#f 

ku greckim 
miły Bogu", 

zaś jako Teo-fil, 

skład zespołu, 

zvcia w r., 

przez ówczes-
nych studentów 
teologii i Molo-
gil (angielskiej, 

n 

Uniwersytetu 
dskiego. 

Skład grupy: 
Jarosław Agaciński - śpiew 
Beata Kamińska - śpiew 
Marta Siczek - śpiew 
Piotr Michnikiewicz - instr. klawiszowe 
Andrzej Bielecki - gitara 
Bogdan Opoń - gitara basowa 
Marek Fedor - perkusja 
Mariusz Orłowski - manager, tel. 0-604 636007 

Prezentowane utwory; 
1. Steal away (traditional) 
2. Swing Iow (traditional) 
3. Oh, I want two wings (traditional) 
4. Wade in the water (traditional) 
5. Jesus is afriend (C. Fountain - J . Bowden) 
6. Sometimes Ifeel like a motherless child (traditional) 
7. Amazing grace (traditional) 
8. Oh, happy day (traditional) 
9. Jeden duch (G. Grochowski - św. Łukasz) 

Słucham kasety, na której zarejestrowano występ 
zespołu Teofil, podczas III Międzynarodowego Festiwalu 
Muzyki Gospel Camp Meeting - Osiek '99 w dniu 20 
sierpnia 1999 r. Nazwa Teofil oznacza w języku greckim 
„miły Bogu", odczytywana zaś jako Teo-fil, charakteryzu-
je skład zespołu, powołanego do życia w 1986 r., w Lu-
blinie, przez ówczesnych studentów teologii i filologii 
(angielskiej, germańskiej i polskiej) Katolickiego Uni-
wersytetu Lubelskiego. Na repertuar zespołu składają się: 
psalmy, pieśni oparte na tekstach ze Starego i Nowego 

197 



Maciej Krawczyk 

Testamentu, muzyka gospel, praise & worship 
oraz inne formy muzyczne. Grupa wydała 
dotąd dwie autorskie kasety: Zacznijcie pieśń 
i Aniele Boży. 

Zanim przystąpię do recenzji występu 
Teofila, kilka słów o samym festiwalu 
w Osieku. Jego organizatorzy stawiają so-
bie za cel propagowanie wartości ducho-
wych i moralnych muzyki negro spiritual 
i gospel, prezentowanie różnych stylów 
i konwencji gospel, ukazywanie ekumenicz-
nej treści tej muzyki oraz wymianę doś-
wiadczeń pomiędzy uczestnikami i anima-
torami życia muzycznego, a także pomoc 
repertuarową. 

Na początku byl blues. Blues, jako świe-
cka forma spiritualsu, lub na odwrót -
gospel songs i spirituals, jako religijne 
formy bluesa. Nieżyjąca już, znakomita 
śpiewaczka bluesowa Alberta Hunter mó-
wiła, iż bluesy są dla niej niemal religią, są 
jak spiritualsy - niemalże czymś świętym, 
gdyż śpiewając bluesy - śpiewamy z głębi 
serca, wyśpiewujemy z siebie wszystko, co 
czujemy. Uczyniłem ten wstęp, by lepiej 
uzmysłowić zarówno sobie, jak i czytelni-
kom, iż wokaliści i muzycy Teofila, chociaż 
biali, próbują zbliżyć się i poczuć tę 
„czarną" estetykę i emocjonalność płynącą 
z bluesa i gospel. I trzeba przyznać, że 
nieźle im to wychodzi. 

Jak można się zorientować już po sa-
mych tytułach utworów, są to pieśni religij-
ne typowe dla formy gospel Gatunek ten 
czerpie z różnych rytmów i brzmień, jak 
chociażby hillibily, mamba, walc, rhytm'n'-
blues czy boogie-woogie, ale przede wszyst-
kim jest w nim obecny mocny jazzowy beat. 
Tak właśnie jazzowo zaaranżowane i wyśpie-
wane są utwory wykonywane przez Teofila. 
Członkowie zespołu sprawnie i z wyczuciem 
poruszają się w stylistyce bluesowo-jazzo-
wej, nieźle przy tym swingując. Na uwagę 
zasługuje gra pianisty Piotra Michnikiewi-
cza, nadająca kompozycjom niezbędny fee-
ling. Co do strony wokalnej, to należy do-
cenić umiejętności Beaty Kamińskiej i Marty 
Siczek, które dosyć swobodnie i z poczuciem 
frazy wyśpiewują gospelowo-soulowo-jaz-
zowe nuty. Również niezły głos męski Jaro-
sława Agacińskiego jest przeciwwagą, bar-
dziej bluesową, dla poczynań wokalnych 
pań. 

I na koniec generalna refleksja. Moim 
zdaniem, gospel, jako prawdziwa, bujna, 
pełna siły i witalności sztuka „czarnej" 
Ameryki, trafnie oddaje charakter muzyki 
i przesłanie członków zespołu Teofil: „Nie 
tyle prezentować piosenkę religijną, ile 
przez śpiew przekazywać Żywe Słowo Boga, 
które ma moc zmienić życie każdego czło-
wieka". 

fot. M. Orłowski 

1 9 8 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Julita Adamiuk 

Europa śpiewa 
J T I r 

w 
Festiwalu 

śpiew, 

zawsze i wszę-
dzie. Modlitwy, 
które są przez 

wy zna wc ów 
wznoszone do 
Boga, wygła-

sza się też 

fot. z filmu G. Linkowskiego „Bracia 
tego samego Boga" 

Juz od dziewiętnastu lat raz do roku wszyscy ci, którzy 
w sposób szczególny ukochali sobie śpiew prawosław-
nych chrześcijan, zbierają się w małym miasteczku 
Hajnówka, aby tam usłyszeć najpiękniejsze glosy, jed-
noczące swoją siłę w wielogłosowe chóry. Tu wszyscy 
zostają wysłuchani. 

Niewielka mieścinka, nazywana „bramą do Puszczy 
Białowieskiej", jest miejscem niezwykłym. Obecnie usy-
tuowana tuż przy granicy z Białorusią, często zmieniała 
swoją przynależność państwową. Granice zmieniały się 
tu tak często, że najstarsi mieszkańcy mówią o sobie po 
prostu „tutejsi". Trudno jest się określić. „Wiadomo, że 
mieszkamy w Polsce, ale i język polski nie jest najbliższy 
naszym sercom, i kultura i obyczaje tu u nas odmienne." 
Mieszkańcy okolicznych wioseczek, jak również niektórzy 
z hajnowiaków mówią w swoim rodzinnym narzeczu, 
tzw. „hutercy". W ten sposób uzyskują łatwość kon-
taktów między sobą. I choć budzi to czasami kontrower-
sje lub gniew ze strony tych, którzy próbują się „odciąć" 
od swych korzeni, lub tych, którzy boją się, aby nikt ich 
samych nie pomylił z rozmawiającymi „po swojemu" 
sąsiadami, to siłę tego języka widać na całym Podlasiu. 
W tym też języku śpiewa się tu okolicznościowe pieśni 
i przyśpiewki na chrzcinach czy weselach. Tu nikt nie 
milczy. Na Podlasiu zawsze się pamięta o prawosławnych 
świętach. A to praźnik św. Anny w Morzu, a to Uśpienie 
Preświatoj Bohorodicy w Czyżach. Zawsze jest okazja do 
rodzinnego spotkania. Zaraz po porannej liturgii całe 
wielopokoleniowe rodziny wraz z przyjezdnymi z odleg-
lejszych i mniej odległych miejscowości, ciociami, dziad-
kami i sąsiadami stryjów, zasiadają przy - jak to nakazuje 
tradycja - suto zastawionym stole i śpiewają. 

199 



Julita Adamiuk 

Pamiętam takie spotkania z mojego 
dzieciństwa. Te śpiewy trwały od południa 
do późnej nocy. Przy dziadkach i ja na-
uczyłam się śpiewać regionalne pieśni. Tak 
tu już jakoś jest, że wszyscy kochają śpiew. 

Tak bardzo rozpisałam się o mojej pasji, 
że nieomal zapomniałam o problemie toż-
samości. Czasami jest to zbyt prosty po-
dział, a jego prostota potrafi być wręcz 
prymitywna i drażliwa. Jakoś tak się na 
naszym pograniczu utarło, że katolicy to 
Polacy, a prawosławni są nazywani „ruski-
mi". Niektórzy nie dzielą ich nawet na 
Ukraińców czy Białorusinów. Był taki czas, 
kiedy bardzo ostro walczyłam z mylnym 
utożsamianiem ze sobą pojęć wyznania 
i narodowości. Teraz mój zapał nieco przy-
gasł i trudno mi po raz tysięczny tłumaczyć 
nieuświadomionym obywatelom państwa 
polskiego, że ci ludzie z pogranicza mówią-
cy w „obcym" języku to też Polacy, tyle 
tylko, że kulturowo związani bardziej z oby-
czajami i tradycją Wschodu. Niektórym 
najbliższa jest kultura Białorusi, innym -
Ukrainy. Losy rodzin jeszcze innych są tak 
skomplikowane, że ich rodzinne korzenie 
wywodzą się zarówno z Ukrainy, jak 
i z Białorusi czy Polski. Jedno jest pewne, 
obszar ten emanuje egzotyką wyznania, 
jakim jest prawosławie. W ciemnozielony 
krajobraz puszczy wkomponowują się ma-
leńkie wioseczki, których centralnym 
miejscem jest zazwyczaj prawosławna 
świątynia - cerkiew. Tu odbywają się naj-
bardziej znaczące w życiu każdego spotka-
nia - spotkania z Bogiem. Czas zabawy 
i postu jest wyznaczany przez kalendarz 
świąt cerkiewnych. Lecz nie sam krajobraz 
oddziałuje na zabłąkanego turystę. To, co 
najcenniejsze dla każdego prawosławnego 
chrześcijanina, i co powinno towarzyszyć 
mu przez całe życie, to modlitwa. Sztuka 
modlitwy to jedna z najbardziej wymagają-
cych i najtrudniejszych sztuk. Każdy może 
zostać jej twórcą, a najważniejsze to otwar-
te serce. 

Prawosławny lud, który tak ukochał 
śpiew, otacza się nim zawsze i wszędzie. 
Modlitwy, które są przez wyznawców 

wznoszone do Boga, wygłasza się też w for-
mie śpiewu. Dziewiętnaście lat temu przy 
dogasającym już ognisku na Starej Biało-
wieży powstał pomysł zebrania w jednym 
miejscu wszystkich, którzy modlą się śpie-
wając. Podczas gwieździstej nocy zrodził 
się pomysł Festiwalu Muzyki Cerkiewnej. 
O pierwszym festiwalu opowiadała mi je-
szcze babcia. Wszystko odbyło się w nowo 
wybudowanym soborze Świętej Trójcy 
w Hajnówce. Jego białe, nie wykończone 
jeszcze wnętrze nadawało szczególnego do-
stojeństwa niosącym się po świątyni gło-
som zjednoczonym w modlitwie. Początko-
wo w festiwalu brały udział przede wszyst-
kim chóry parafialne śpiewające muzykę 
cerkiewną tylko ku chwale Pana. 

Minęło wiele lat, a festiwal wciąż się 
odbywa. Przetrwał wszystkie niedogodnoś-
ci i zdaje się, że rozkwitł. Obecnie jest on 
zaliczany do zabytków klasy zerowej. Jego 
uczestnicy to nie tylko przyjezdni z Polski, 
ale również z Europy, i od paru lat z innych 
kontynentów. 

Muzyka cerkiewna posługuje się tylko 
jednym, najdoskonalszym instrumentem -
głosem ludzkim. Stanowi ona w historii 
europejskiej kultury muzycznej zupełnie 
odrębny świat o niezwykłym pięknie i uro-
ku. Muzyka ta zadziwia bujnością melodii, 
zachwyca przepychem brzmienia, wzrusza 
głębią i bezpośredniością ekspresji. 

Śpiew cerkiewny korzeniami sięga po-
czątków chrześcijaństwa. Już w pierwszym 
wieku układano hymny ku chwale Bożej. 
Ich intonacja na jednym dźwięku przypo-
minała melorecytację. W IV i V stuleciu, 
w okresie rozkwitu bujnego życia zakonne-
go na pustyniach Palestyny, Egiptu i Synaju, 
pojawiła się psalmodia wykorzystująca 
pewną liczbę dźwięków. Zwyczaj melodyj-
nego śpiewu psalmów wprowadził św. Ata-
nazy Aleksandryjski. Podczas kolejnych 
wieków wprowadzone zostały kanony, we-
dług których utworzył się wzorzec śpiewu, 
jednocześnie zróżnicowały się typy melo-
dyczne i poszerzyła liczba śpiewanych tek-
stów. 

2 0 0 Scriptores Scholarum 



Europa śpiewa w Hajnówce 

Najstarsze zabytki muzyki cerkiewnej 
pochodzą z IX w. Są to jednogłosowe li-
twory o płynnej melodyce. W XIII stuleciu 
prymat nad kulturą muzyczną objęła Mos-
kwa. Przy carskim dworze zorganizowano 
chór złożony początkowo z trzydziestu pię-
ciu śpiewaków. Niebawem jednak podwo-
jono jego liczbę i mianowano carską kapelą 
śpiewaczą. Chór uświetniał uroczystości 
świeckie, jednocześnie służąc cerkwi. Jed-
nym z jego członków był sam założyciel 
Iwan Groźny. W owym okresie jednogłoso-
we śpiewy cerkiewne przekształciły się 
w śpiewy wielogłosowe. Była to wielogło-
sowość dość szczególna i polegała na opla-
taniu głównej melodii splotami głosów po-
bocznych - górnych i dolnych. Wielogłoso-
we śpiewy cerkiewne przeobraziły się z koń-
cem XVII w. w koncerty religijne, to jest 
w szeroko rozbudowane kompozycje o wy-
sokim stopniu skomplikowania techniczne-
go i formalnego, przeznaczone na dużą 
liczbę głosów, bo aż od 8 do 24. 

Kościół prawosławny używa wielu sys-
temów melodycznych. Wszystkie one 
współtworzą nabożeństwa i są bardzo is-
totne w całokształcie życia religijnego. Or-
ganicznie nierozerwalny związek słowa 
i muzyki sprawia, że oba te elementy od-
grywają szczególną rolę w śpiewie cerkiew-
nym. Nie bez znaczenia jest dobór odpo-
wiednich melodii do tekstów liturgicznych. 
Prawosławna tradycja głosi, iż modlić się 
lub zwiastować można tylko słowem i tylko 
głos ludzki, jako jedyny żywy i ciągle do-
stępny instrument, może odpowiadać na 
Słowo Boże. Ten rodzaj muzyki wokalnej 
stosowanej w czasie obrzędów, w której 
właśnie słowo odgrywa pierwszoplanową 
rolę, nazywany jest śpiewem liturgicznym 
(bogostuźebnoje pienje). Przechodząc przez 
południowosłowiański „filtr", przyjął on 
różne formy: hymny, psalmy, antyfony, ka-
nony, tropariony, stychyry, ektenje oraz 
śpiewy allelujatyczne, które rozwinęły się 
w postaci słowiańskich melodii liturgicz-
nych (raspjewów). Do najważniejszych na-
leżą: śpiew neumatyczny, kijowski, grecki, 

bułgarski, a także rodzime: śpiew halicki, 
chełmski, supraski i podlaski. 

Sposób doboru śpiewu liturgicznego 
często zależy od składu i możliwości chóru, 
i tak np.: chóry katedralne działają w mias-
tach będących siedzibą biskupów. W ich 
skład wchodzą głosy mieszane: żeńskie 
(soprany i alty) i męskie (basy i tenory). 
Chóry te są formowane ze śpiewaków o do-
brych predyspozycjach wokalnych i zdol-
nościach muzycznych. Swym śpiewem i bo-
gatym dorobkiem upiększają uroczystości 
cerkiewne. Drugą kategorię chórów stano-
wią chóry mieszane, które - podobnie jak 
chóry katedralne - również skupiają do-
brych śpiewaków i wykwalifikowanych dy-
rygentów. Analogicznie sytuacja wygląda 
w chórach młodzieżowych, które zazwyczaj 
biorą udział w liturgiach porannych, prze-
znaczonych dla młodzieży, ale z powodze-
niem śpiewają również nabożeństwa cen-
tralne (liturgię i całonocne czuwanie). 

Zupełnie odmiennie przedstawia się 
sytuacja w chórach wiejskich. Tworzą je 
starsze pokolenia gorliwych parafian. Dy-
rygentem w takim chórze jest zazwyczaj 
najstarsza osoba. Repertuar tych chórów 
stanowią najczęściej melodie śpiewane 
przez poprzedników i przekazywane me-
todą pamięciową. Dzięki temu powstają 
niepowtarzalne, regionalne „napjewy": ha-
lickie, chełmskie, podlaskie. Jeszcze inaczej 
sytuacja przedstawia się w chórach klasz-
tornych, męskich i żeńskich. Śpiewy litur-
giczne są tam w wielkiej mierze jednogło-
sowe. 

Wszystkie te kategorie chórów i nie 
tylko spotykają się co roku w Hajnówce. 
Festiwal gości również chóry świeckie, ka-
meralne i zawodowe. I mimo różnic w wy-
kształceniu występujących ich członków, 
jest coś, co jednoczy je wszystkie: to chęć 
śpiewania Bogu, wznoszenia modlitw i wy-
chwalania Go pięknym brzmieniem ludz-
kiego głosu. Jest to chyba jedyny na świecie 
festiwal, gdzie ocenie jurorów, obok typo-
wych kryteriów, jak: prezencja chóru, re-
pertuar, rozśpiewanie, aktualizacja dźwię-
ku, dynamika itp., bierze się pod uwagę siłę 

201 Scriptores Scholarum 



Julita Adamiuk 

duchową, umiejętność kreowania nastroju 
modlitewnego itp. Niejednokrotnie zda-
rzało mi się usłyszeć, jak publiczność po 
wyjściu z występu jednego z perfekcyjnie 
śpiewających chórów zawodowych wygła-
szała takie opinie: „Chór bardzo dobry, 
wszystko wyśpiewane z największą dokład-
nością, ale oni nie wiedzą, co śpiewają, 
modlitwy w nich nie ma". Tu właśnie 
uwidacznia się przewaga śpiewających 
drżącym głosem, ale z bojaźnią Bożą 
i ogromną wiarą, małych chórków parafial-
nych. 

W tym roku Hajnówkę odwiedziło pra-
wie 40 chórów z Polski, chórów sąsiedzkich 

ze wszystkich stron, a także z dalekiej Ko-
rei, Indii i Macedonii. Wszystkie one przy-
jechały właśnie do tego małego miasteczka, 
w którym musi być ogromna siła, jaka 
pozwala pokonać wielu ludziom tysiące 
kilometrów tylko po to, by przez krótką 
chwilę móc sławić imię Pana w niezwykłej, 
przepełnionej Duchem Bożym cerkwi pod 
wezwaniem Świętej Trójcy w Hajnówce. 
Mam nadzieję, że za rok chórów tych bę-
dzie jeszcze więcej, a te, które już tu były, 
będą godnie roznosić po świecie wielkość 
śpiewu cerkiewnego, chwaląc i czcząc w ten 
sposób Imię Boże. 

2 0 2 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Maciej Krawczyk 

Dobry żołnierz 
Chrystusa Jezusa 

Recenzja płyty 2 TM 2, 

2 TM 2, 3 jest drugą płytą zespołu o tej 
samej nazwie (pierwszą była Przyjdź). 
Pierwotnie 2 TM 2, 3 miało być okazjonalną 
supergrupą, złożoną ze znanych i uznanych 
w środowisku „ciężkiej muzy" wyko-
nawców (Tomek Budzyński - Armia, Darek 
Malejonek - Houk, Maleo Reggae Rockers, 
Lica - Acid Drinkers). Wspomniani wyko-
nawcy, otwarcie podkreślający swą chrześ-
cijańską wiarę, postanowili wydać płytę 
mieszczącą się w nurcie tzw. chrześcijań-
skiego rocka. Projekt ten przekształcił się 
w regularną grupę. 

Utwory zawarte na płycie 2 TM 2, 3 
oscylują pomiędzy dwoma dominującymi 
w rocku lat 90. trendami. Z jednej strony 
jest to ciężkie postpunkowo-metalowo-
-grunge'owe granie, przywodzące na myśl 
takie formacje, jak np. Bad Brains, Tool czy 
Kyuss, a z naszego podwórka - Armia, 
Illusion, Acid Drinkers, Houk, z drugiej zaś 
folkowo-reggaeowe i uduchowione dźwię-
ki, kojarzące się z dokonaniami grup tzw. 
gotyckiego rocka spod znaku wytwórni 
4AD. Oryginalności i smaczków muzyce 
2 TM 2, 3 dodają urozmaicone aranżacje. 
Jest to zasługą znakomitych, wspomagają-

Szema Izrael, Adonai 
Zawartość: Elohenu, Adonai Eh-

ad; Druga pieśń sługi 
Pańskiego; Psalm 13; 
Shlom lech Mariom; 
]ahwe, Tyś Bogiem 
mym; Psalm 34; 

Psalm 103; Psalm 18; Czwarta pieśń 
sługi Pańskiego; Bądź wola Twoja; 
Amen; Kim jest ta; Stabat Mater; Z tą 
samą miłością, w tym samym duchu; 
Psalm 51. 

Lica - git., voc.; Marcin 
Pospieszalski - git., 
kontrabas; Angelika 
Górny - voc.; Stopa -
drums; Beata Kozak -' T 

drums; Ślimak 
drums; Dr Kmieta -
git. bas.; Drężmak - git.; Paweł Klim-
czak - git.; Tomasz Goehs - drums; 
Joszko Broda - drumla, fujarki, dudy; 
Budzy - voc.; Tomek Bielecki - harmo-
nijka; Michał Pruszkowski - trąbka; 
Michał Kulenty - saksofon; Mateusz 
Colesław Miłosiński - dzidziridu. 

Produkcja: Lica, 1999 r. 
Dystrybucja: Metal Mind Records. 

203 



Maciej Krawczyk 

cych gościnnie zespól, instrumentalistów, 
takich jak: Marcin Pospieszalski (Voo Voo) 
- kontrabas, konga, instr. smyczkowe, sak-
sofonista Michał Kulenty - znany ze 
współpracy z doskonałym basistą jazz-ro-
ckowym Krzysztofem Scierańskim, oraz 
specjalista od wszelkiego rodzaju fujarek, 
piszczałek i dud - Joszko Broda. Dodatko-
wej dynamiki i mocy przydają nagraniom 
dwa zestawy perkusyjne. 

Najważniejszym jednak atutem płyty 
jest umiejętne i spójne z muzyką wyko-
rzystanie tekstów z Biblii. Zdecydowaną 
większość stanowią fragmenty pieśni 
i psalmów ze Starego Testamentu. Pierwsze 
dwa numery to ciężkie, „czadowe" granie 
do słów pieśni Szema Izrael (Pwt 6, 4-9) 
oraz Drugiej pieśni sługi Pańskiego (Iz 49, 1-
16). Psalm 13 to przebojowe połączenie 
rytmów reggae z mocnym, niemalże punko-
wym refrenem. Poza tym zwracają uwagę 
odmienne stylistycznie kompozycje Jahwe, 
Tyś Bogiem mym (Iz 25, 1-8; Iz 45, 8; J 3, 8) 
i Psalm 103. Pierwsza jest utrzymanym 

w klimacie reggae, „rozbujanym", z nostal-
giczną partią fletu, wołaniem o obecność 
Pana, natomiast w Psalmie 103 kobiecy głos 
przypominający śpiew gregoriański, pod-
kreślany przez nieco mroczną i niepokojącą 
muzykę, dziękuje Bogu za okazywaną łaskę 
i miłosierdzie. W podobnym klimacie 
utrzymane są również kolejne utwory. In-
strumentalnie i wokalnie wyróżnia się na-
strojowo-liryczna i nieco melancholijna, 
gregoriańska ballada utrzymana w stylistyce 
Dead Can Dance (Stabat Mater). 

Muzycy 2 TM 2, 3 raz jeszcze udowad-
niają nam, jak zaskakująco dobrze 
współgrają ze sobą tekst Ewangelii i ciężka 
muzyka rockowa. Sw. Augustyn w IV w. po 
Chr. napisał: „Stworzyłeś nas bowiem jako 
skierowanych ku Tobie. I niespokojne jest 
serce nasze, dopóki w Tobie nie spocznie". 
Szesnaście wieków później Bruce Spring-
steen zaśpiewał: „Każdy ma w sobie głód". 
Takiego właśnie nieustającego głodu życzę 
muzykom 2 TM 2, 3. 

rys. D. Grzeszkiewicz 

2 0 4 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Maciej Krawczyk, Agnieszka S. Miś 

„Chociażby 
na koniec świata..." 

Dwugłos o płycie 
Marty Siczek & The Company 

ill 

Zawartość: 

Maciej Krawczyk: Zespól The Company 
powstał w 1998 r., w Lublinie. Wcześniej 
jego członkowie zdobywali doświadczenie 
w rozmaitych formacjach muzycznych 
związanych z diakonią uwielbienia różnych 
Kościołów chrześcijańskich. W sierpniu 
1999 r. wystąpili podczas III Międzynaro-
dowego Festiwalu Muzyki Gospel w Osieku, 
na którym zostali entuzjastycznie przyjęci 
przez publiczność. We wrześniu tego sa-
mego roku byli gośćmi I edycji Ogólnopol-
skiego Festiwalu Muzyki Chrześcijańskiej 
Kerygmat w Kwidzynie. Oprócz utworów 
własnych wykonują również standardy mu-
zyki praise & worship oraz gospel. 

Debiutancki album grupy - Chociażby na 
koniec świata..., ukazał się pod koniec 1999 r. 
The Company prezentują dobry warsztato-
wo pop-rock, umiejętnie nawiązując do 
bluesowo-soulowo-jazzowych korzeni. 
Gdzieniegdzie pobrzmiewają także ele-
menty ballady folk-rockowej oraz gospel. 
W najbardziej „jazzujących" piosenkach, 
takich jak np. Nie troszczę się czy Nadzieja, 
widać fascynację śpiewem Krystyny Proń-
ko. I bardzo dobrze, że Marta bierze przy-
kład z najlepszych wzorców krajowych. 

Potrzeba kogoś (M. Si-
czek), Nie troszczę się 
(M. Siczek), Sendyour 

fire again (P. Marczew-
ski, M. Siczek), Na-
dzieja (P. Marczewski, 
M. Siczek), Aby poko-
chać (P. Marczewski, 

M. Siczek), Chociażby na koniec świata 
(M. Siczek), W jakim celu (M. Siczek), 
Friendship (M. Siczek), Sens (P. Mar-
czewski, M. Siczek), Wszystko Tobie 
dziś oddaję (J. Van der Venter), You are 
(M. Siczek). 

Marta Siczek - śpiew, 
skrzypce, instr. perku-
syjne; Paweł Marczew-
ski - instr. klawiszowe, 
gitary: basowa i akus-
tyczna, perkusja (8. 
utwór), instr. perkusyj-
ne, chórki; Andrzej Mokusiński - per-
kusja, bongosy; Andrzej Bielecki - gi-
tara elektryczna; Krzysztof Pachła -
saksofon; Tomasz Jasiński - śpiew (6. 
utwór); Sylwia Błaziak i Malina Pod-
kościelna - chórki; Mariusz Orłowski 
- manager, tel. 0-604 636 007. 

Realizacja nagrań - Włodzimierz Surdacki, 
Zbigniew Poleszak (nagrań dokonano w BNR 

Studio, w Lublinie) 
Projekt okładki - Aneta Krzywicka 
Wydawca - REMA, P. O. Box 209, 

20-950 Lublin 1, Poland 

205 



Maciej Krawczyk, Agnieszka S. Miś 

W innych utworach słychać odniesienia do 
soulu i gospel (wyraźny wpływ Whitney 
Houston), np. w Send yourfire again oraz 
w You are - najbardziej „rozbujanym", blue-
sowo-gospełowym kawałku tej płyty. Cie-
kawie zaaranżowana i wyróżniająca się jest 
piosenka „Friendship", utrzymana w poety-
ce ballady folk-rockowej, z delikatną na-
strojową partią skrzypiec. Głos Marty odz-
nacza się dużym feelingiem, wyczuciem 
rytmu i frazy, trafną interpretacją i dobrą 
dykcją. Jest świeży i niezmanierowany. 
Myślę, że w przyszłości Marta nieźle po-
winna radzić sobie w repertuarze jazzo-
wym. 

Przechodząc do tekstów utworów -
Nadzieja powstała w wyniku przeżyć i re-
fleksji autorki z podróży misyjnej do Afryki 
Zachodniej. Jest to poruszający utwór 
0 bezradności wobec choroby, głodu, nędzy 
1 cierpienia najbiedniejszych i bezbronnych 
„naszych braci". Jak mówi Marta, receptą 
na życie jest dla niej sam Bóg, jako Droga, 
Prawda i Zycie. Jego miłość i miłość do 
Niego jest dla autorki inspiracją do two-
rzenia i dzielenia się z innymi poprzez 
muzykę. 

Debiutancka płyta Marty Siczek & The 
Company pełna jest młodzieńczego zaan-
gażowania, zwraca uwagę szczerością i żar-
liwością w głoszeniu ewangelicznego prze-
słania; nawiązuje do prostych i ważnych dla 
każdego prawd, takich jak: dobro, miłość, 
przyjaźń czy współczucie. 
Agnieszka S. Miś: Chociażby na koniec 
świata... to debiutancka płyta Marty Siczek 
& The Company. Przyznaję, że słucham jej 
z ogromną przyjemnością. Magnesem 
przyciągającym jest kalejdoskop brzmień, 
stylów i rytmów muzycznych, począwszy 
od rozśpiewanego gospel, poprzez elemen-
ty jazzu i country. 

Płyta zawiera jedenaście utworów, 
w tym trzy anglojęzyczne oraz śpiewaną po 
polsku pieśń autorstwa J. Van der Ventera. 
Album otwiera Potrzeba kogoś, utwór utrzy-
many w tonacji gospel. Zawiera on prostą, 
lecz jakże praktyczną radę: sukces i pienią-
dze mogą wprawdzie zaspokoić nasze po-

trzeby materialne, ale będąc bogatymi, 
często zatracamy i nie doceniamy tego, co 
naprawdę wartościowe. Utwór ten wpro-
wadza nas w klimat całej płyty. Słuchając 
kolejnych piosenek, przekonujemy się, że 
każda z nich jest pochwałą Czegoś, co 
najwyższe, najlepsze - Boga, Jego dosko-
nałości i hojności. Płyta stanowi w pewnym 
sensie zbiór modlitw. Teksty utworów są 
proste, wydawać by się mogło wręcz oczy-
wiste, a jednak wypełnione głęboką 
mądrością i powagą. 

Słowa do piosenek napisała Marta, op-
rócz tekstu wspomnianej już pieśni autor-
stwa J. Van der Ventera - Wszystko Tobie dziś 
oddaję, bardzo dobrze zresztą zaaranżowa-
nej i wyśpiewanej przez wokalistkę. Inspi-
racją dla Marty była podróż misyjna wzdłuż 
wybrzeży Afryki Zachodniej, o której 
wspomina w krótkiej informacji na okładce 
płyty. Podczas tej podróży spotkała „[...] 
ludzi o wielkim potencjale i różnorodności 
talentów [...]. Widziałam - pisze Marta -
ich życie, bezradność rodzin [...], głód, 
choroby i śmierćf...]". Ta ogromna wrażli-
wość na ludzkie cierpienie i fakt, iż oglą-
dała to wszystko na własne oczy, pozwoliły 
jej inaczej spojrzeć na świat, który nas 
otacza. Wokalistka podjęła się trudnego 
zadania, pragnąc przekazać ludziom, że tak 
naprawdę jedynym oparciem dla człowieka 
jest Bóg, który wszystko rozumie i który 
przebacza, bo kocha człowieka stworzone-
go na własne podobieństwo. 

Wspomniane wcześniej utwory anglo-
języczne, to opowieść o tęsknocie do Naj-
wyższego, do Jego dobroci oraz o pochwale 
Jego Majestatu. Wprawdzie zawsze byłam 
przeciwna umieszczaniu tekstów w obcych 
językach na polskich płytach, ale widzę, że 
coraz więcej wykonawców bardzo dobrze 
sobie z tym radzi. Również i Marta, wyś-
piewując dość dobrze anglojęzyczne „in-
truzy", sprawiła, że tym samym nie rażą 
one zachodnią komercją, a wręcz przeciw-
nie, stanowią ciekawe akcenty całego albu-
mu. Część utworów została zaaranżowana 
przez autorkę, która nadała każdej z piose-
nek swój niepowtarzalny charakter. Słu-

2 0 6 Scriptores Scholarum 



Chociażby na koniec świata..." 

chając poszczególnych „kawałków", wyraź-
nie można dostrzec relację rysującą się 
pomiędzy wokalem a muzyką. Owa muzy-
ka, dzięki wykorzystaniu szerokiej gamy 
instrumentów (na przykład: skrzypiec, na 
których gra sama Marta, lub bongosów), 
stanowi odpowiednie tło dla stanowczego 
głosu wokalistki. Miłe wrażenie sprawiają 
również żeńskie chórki, które podkreślają 
wyrazistość głosu piosenkarki. Linia melo-
dyczna harmonizująca z wokalem pozwala 
uchwycić właściwy artystce styl lekkiego 
swingującego jazzu. Po kilku przesłucha-
niach wyraźnie unaocznia się fakt niezwy-
kłej siły przyciągania mocnego kobiecego 
głosu. Jej charyzma, górująca nad stono-
waną muzyką, powinna przyciągnąć i zain-
teresować wielu słuchaczy, tak mocno 
przecież już „przekarmionych" pseudo-
wokalami wielu znanych, ale niestety po-
zbawionych talentu piosenkarek rodzimej 
estrady. Marta niewątpliwie ów talent po-
siada i kroczy właściwą drogą ku zdobyciu 
naprawdę dużej grupy wiernych słuchaczy. 
Całość ogólnie prezentuje się bardzo do-
brze, chociaż podczas słuchania niektórych 
piosenek miałam wrażenie, jakby zostały 
one „prześpiewane". 

Najbardziej przypadły mi do gustu dwa 
utwory. Pierwszy z nich - Nie troszczę się, 
ze względu na obecność bardzo lubianego 
przeze mnie saksofonu i ogólnie dzięki 
optymistycznemu charakterowi całej pio-
senki. Natomiast drugi utwór to tytułowy 
Chociażby na koniec świata. W tym to właśnie 
utworze po raz pierwszy i jedyny pojawia 
się towarzyszący wokalistce głos mężczyz-
ny - Tomasza Jasińskiego. Przesłaniem ut-
woru jest próba uświadomienia ludziom, iż 
Krzyż Chrystusowy jest nie tylko symbo-
lem, ale przede wszystkim zbawieniem. 

Godna uwagi jest także okładka płyty, 
którą ilustruje owiane mgłą, rozgałęzione 
drzewo. Kiedy po raz pierwszy wzięłam płytę 
do ręki, absolutnie nie przyszło mi do głowy, 
iż tematyka piosenek na niej nagranych po-
rusza problemy głęboko egzystencjalne, za-
dając pytanie o sens życia. Zmylił mnie chyba 

tytuł Chociażby na koniec świata..., który za-
wiódł mnie w stronę melancholijnych ballad 
0 ludzkich marzeniach. Jednak pozory mylą! 
Zresztą będąc w zgodzie ze staropolskim 
przysłowiem, przestrzegającym przed po-
chopnym ocenianiem ludzi tylko ze względu 
na ich wygląd, należy stwierdzić, iż nie 
okładka zdobi zawartość płyty. Zresztą szatę 
graficzną wydawnictwa również należy oce-
nić bardzo pozytywnie: wielość odcieni pur-
pury, a także jasność i przejrzystość tekstu 
cieszą oko miłym i schludnym widokiem. 
Okładka albumu zawiera, oprócz różnorod-
nych informacji, małe fotki, które przedsta-
wiają wokalistkę z afrykańskim dzieckiem 
1 w trakcie sesji nagraniowej w studiu BNR, 
w Lublinie. Ogólnie należy stwierdzić, że 
okładka nie rażąc nachalnością, przyciąga 
wzrok. Z krótkiej notatki dowiadujemy się 
o tematyce utworów, o tym, co stanowiło 
inspirację do ich napisania oraz o recepcie 
wokalistki na życie. 

Muszę przyznać, że Marta Siczek, jako 
debiutujący żeński wokal, bardzo mile za-
skoczyła mnie swoją płytą - przyjemnym 
dla ucha kobiecym głosem oraz tekstami 
piosenek. Utkwiły one we mnie na tyle 
mocno, że sama zaczęłam zastanawiać się 
nad swoją postawą wobec Boga i jego 
miłości, którą przecież obdarza On każdego 
z nas. Przyznaję, iż słucham tej płyty bar-
dzo często, szczególnie wtedy, gdy jest mi 
źle. Kojący głos Marty i proste, ale mądre 
teksty są dla mnie „lekiem na całe zło". 
Myślę, że w pewien sposób pielęgnują one 
wrażliwość każdego, kto słucha płyty de-
biutantki. Teksty piosenek przybliżają nam 
wartości tak bardzo ważne w życiu wszyst-
kich ludzi, jak: prawda, dobro, miłość itp. 
Osoba Marty naprawdę zaintrygowała 
mnie. Z tekstów jej piosenek emanuje nie-
zwykła dojrzałość i odpowiedzialność, 
a „świeżość" wokalu podsyca niezwykły 
klimat płyty. Ciekawe, wpadające w ucho 
melodie oraz głęboki, dziewczęcy głos 
nadają nagraniom zawartym na płycie Cho-
ciażby na koniec świata... oryginalny i niepo-
wtarzalny charakter. 

tązm 
iw.. 

207 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Rafał Borowski 

Uzdiowtojcjc świat, 
uzdrów siebie"* 

daleki jest 
w swojej 

>> 

<< 

ru 
odbiorców, 

że jest on 

Ks. Bogusław Wołyński 

Śpiesz się powoli 
(Festina lente) 

Uzdrawiając świat 
uzdrów siebie 

„Wszystko jest poezją..." - pisał Edward Stachura, ja 
natomiast powiedziałbym: poezją jest nie to, co się czyta, 
lecz to, co się wówczas czuje. Powyższe zdanie dosyć 
dokładnie określa wartość twórczości ks. Bogusława 
Wołyńskiego, tym bardziej, że jest to twórczość natchnio-
na miłością do: Boga, Ojczyzny, życia oraz bliźniego; jest 
ona przepełniona duchem czasu, gdzie niezwykle precy-
zyjnie splata się sens istnienia człowieka z wiarą w ist-
nienie Najwyższego. 

Autor komentuje rzeczywistość odbieraną z jego 
punktu widzenia, lecz nie jako przejaw obecnego stanu 
rzeczy, nie w taki sposób, że „jest tak, jak jest"; poeta, 
obserwując, dochodzi do wniosku, iż to człowiek sam 
sobie stwarza takie, a nie inne warunki bytowania. Często 
jest za to odpowiedzialny pęd za pieniądzem, któremu już 
bez reszty oddaje się część społeczeństwa, innym razem 
jest to brak miłości do ludzi (o którą poeta bardzo często 
i wyraźnie prosi), jest to również związane z rozbieżnoś-
ciami poglądów i interesów, a także brakiem zjednoczenia 
ludzi w Bogu, który zawsze daje nam szansę na „ulep-
szenie" naszego życia: 

Nowy Rok Pański każdego dnia 
Wielka Noc każdego dnia 
Boże Narodzenie każdego dnia 
jeżeli Twoje życie 
przez Chrystusa 

z Chrystusem 
w Chrystusie 

każdego dnia. 

Pierwszy tomik poezji ks. Bogusława Wołyńskiego -
Zatrzymaj się. Uzdrawiając świat, uzdrów siebie, jest ciekawie 
podzielony na rozdziały. Wszystkie wiersze opowiadają 
o osobistych refleksjach, które są wynikiem kontemplacji 

208 



Uzdrawiając świat, uzdrów siebie" 

życia codziennego. Niezwykle interesująca 
jest interpretacja poetycka np. pór roku, 
sakramentów czy roku liturgicznego. 

Wołyński posiada niesamowitą i rzadko 
spotykaną umiejętność budowania nastroju 
miejsc, w których umieszcza „akcję" swo-
ich poezji. Tak np. w wierszu Nieszpory -
„słyszymy" „psalmy śpiewane skrzypiący-
mi ławkami", natomiast w Dożynkach -
„widzimy" „kłosy zginające kolana ciężkim 
ziarnem". Czytając wiersze Wołyńskiego, 
z łatwością przenosimy się w świat w nich 
ukazany. Wzruszenie wywołują w nas 
wspomnienia świąt - „kolorowe łąki nie-
sione w rękach" w Niedzielę Palmową 
(Niedziela Palmowa), a „udręczone Wyko-
nało się ma tak wielką wartość" w Wielki 
Piątek (Wielki Piątek). Pamiętamy dobrze, 
jak co roku niesiemy „przeplatane zadumą 
koszyczki z kolorową codziennością" 
w Wielką Sobotę (Wielka Sobota), niesiemy 
je czym prędzej, aby móc skosztować świę-
conego chleba. Bez wątpienia takim „du-
chowym chlebem święconym" jest poezja 
księdza Bogusława Wołyńskiego, która 
działa kojąco na smutek, rozterki, samot-
ność, bowiem zawsze, kiedy nie możemy 
odnaleźć się w ludziach, możemy odnaleźć 
się w Bogu. 

Innym aspektem wierszy Wołyńskiego 
jest, jak sam zresztą ją określił, filozofia 
teologiczna. Według mnie polega ona na 
ciągłym poszukiwaniu: Boga, jego prze-
jawów, znaków, które tkwią we wszystkim, 
co otacza nas dookoła. Poeta zrozumiał 
zadanie, jakie spoczywa na nim i rozpoczął 
wędrówkę po zakamarkach wyobraźni, po 
rejonach, których zapewne sam w sobie 
wcześniej nie odkrywał. Owocem tych wy-
praw jest poezja przejmująca i ciekawa, 
a jeżeli niekiedy brak w niej doskonałości 
warsztatowej, rekompensuje nam to z na-
wiązką jej treść. 

Drugi tomik poezji ks. Wołyńskiego -
Spiesz się powoli (.Festina lente). Uzdrawiając 
świat, uzdrów siebie, zachowuj e formułę 
pierwszego. Jest podzielony na rozdziały 

w podobny sposób, jak tomik pierwszy, co 
daje pewien komfort czytania. Dotyczy co 
prawda innych tematów, mimo to nadal nie 
przestaje mieć charakteru pewnej „pomo-
cy" w trudach życia codziennego. Wiersze 
zawsze dotyczą podstawowych prawd 
życia, znowu zaskakują prostotą, odkry-
wają, niemalże obnażają istotę bytu, obja-
wiają prawdziwego Boga. Jednym z najcie-
kawszych utworów w tomiku jest wiersz 
Adwent, ukazujący człowieka zbłąkanego, 
zagubionego pośród zgiełku życia. Inny 
utwór - Wigilia, dotyka z kolei jednej z naj-
bardziej radosnych, lecz ujmowanej z nutą 
pewnego niepokoju, prawd o cieple domo-
wego ogniska. 

Poezja Wołyńskiego nie hołduje okeślo-
nym trendom i modom. Bogusław Wołyń-
ski daleki jest w swojej twórczości od 
pisania „pod publiczkę" lub dla wąskiego 
kręgu odbiorców, tylko dlatego, że jest on 
księdzem. Autor wyznacza swej poezji za-
danie jednoczenia, skupiania wokół niej 
szerokich kręgów czytelników, zawiera 
w niej pewne mądrości, które mogłyby 
nadać sens niejednemu życiu. Osobiście 
cenię Wołyńskiego za to, że zawsze spoglą-
da na świat okiem młodzieńczym, pełnym 
zapału, świeżym, nie skażonym żadnymi 
uwarunkowaniami, modami czy trendami 
literackimi. Wydaje się, że przed napisa-
niem każdego wiersza, poeta staje się 
dzieckiem, które po raz pierwszy w życiu 
dotyka przedmiotu i opisuje swe wrażenia. 
Trudno jest więc przecenić walory tej po-
ezji, która pełna jest refleksji oraz filozo-
ficznej zadumy nad życiem i jego sensem, 
a nade wszystko stanowi wyraz i świadec-
two głębokiej wiary jej autora. 

Ks. Bogusław Wołyński, Zatrzymaj się. 
Uzdrawiając świat, uzdrów siebie, Lublin 
1997. 

Ks. Bogusław Wołyński, Śpiesz się powoli 
(Festina lente). Uzdrawiając świat, uzdrów sie-
bie, Lublin 1998. 

209 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Joanna Pruszkowska 

iki 

Imś 

m w m 

Boże jesteś 
nie chcę 
nazywać Cię 

wieloma słowami 
spadasz deszczem 
cichniesz słońcem, 
uśmiechasz się człowiekiem 

Boże jesteś 
i swoją lekcję życia 
zaczynam od 

początku 
(Halina Sitarska-Ruzik, z tomiku Jestem tu tylko prze-

lotem) 

Zycie w dzisiejszym świecie toczy się w iście zawrotnym 
tempie. Pęd za sukcesem, pieniądzem, za dobrem do-
czesnym doprowadził do dewaluacji dotychczasowych 
wartości etycznych. Świat zapomniał, że „człowiek to 
brzmi dumnie", że człowiek myśli, czuje, kocha, wierzy 
i ma nadzieję. Ale czy tak naprawdę zapomniał o tym 
świat? A może to właśnie sam człowiek tak się zapędził, 
że triada cnót ewangelicznych, do których należą: wiara, 
nadzieja i miłość, zginęły mu gdzieś po drodze i stoi teraz 
na rozdrożu swojego krótkiego żywota sam na sam ze 
świadomością przemijalności. Podświadomie czuje więc, 
że musi się zatrzymać, odnaleźć twardy grunt pod stopa-
mi, wesprzeć się mocno na czymś, a może na Kimś! 

Halina Sitarska-Ruzik - autorka tomiku Jestem tu tylko 
przelotem, zachęca nas do próby odnalezienia opoki w Bo-
gu. Wszak już wieki temu Stwórca niósł ludziom pocie-
szenie, ukojenie i uspokojenie, dawał siły duchowe. 
Począwszy od Kochanowskiego w epoce renesansu czy 
Naborowskiego w epoce baroku, głoszono bezgraniczną 
dobroć, wielkoduszny humanizm i mistrzowski artyzm 

210 



Jestem tu tylko przelotem" 

największego architekta świata - Boga. Si-
tarska czerpie wiele od swych poprzed-
ników - głosi swe uwielbienie dla Jahwe, 
tworząc tym samym program, a nawet fun-
dament swojego życia. Bohaterowie jej 
wierszy nie są wolni od wad, ułomności; 
doznają trwogi, strachu, bywają niepokor-
ni, wiedzą, co to smutek i rozpacz, dostrze-
gają zlo życia codziennego, lecz poszukują 
wewnętrznej harmonii w Bogu. 

Cały tomik Sitarskiej nawiązuje wprost 
do przesłania zawartego w trenie XIX Jana 
z Czarnolasu: 

Tego się, synu, trzymaj, a ludzkie przy-
gody 

Ludzkie noś; jeden jest Pan smutku 
i nagrody. 

Gdy czytam wiersze poetki, uporczywie 
nasuwa mi się również na myśl utwór 
Marność (nawiązujący do biblijnej Ksifgi 
Koheleta) wspomnianego wcześniej Daniela 
Naborowskiego: 

Świat hołduje marności 
I wszystkie ziemskie włości; 
To na wieki nie minie, 
Ze marna marność słynie. 

Chociaż Halina Sitarska-Ruzik widzi 
marność w wadach i ułomnościach czło-
wieka, a barokowy poeta dostrzegają raczej 
w bogactwie, zbytku i zabawie, to dla 
obojga poetów wyznacznikami wieczności 
są: pobożność, uczciwość, oczyszczenie 
w Bogu. Co ciekawe, dostrzeganie marnoś-
ci nie prowadzi ich w stronę mistycyzmu, 
oboje potrafią widzieć i odczuwać również 
uroki doczesności. 

Biorąc pod uwagę, z jaką niechęcią 
współcześnie żyjący sięgają do twórczości 
naszych najwybitniejszych poetów: Kocha-
nowskiego czy Naborowskiego, wiersze Si-
tarskiej są doskonałym repetytorium po-
etyckim na temat Boga, jego doskonałości 
i wielkoduszności. W coraz bardziej zatra-
cającym się w materializmie świecie współ-
czesnym, poezja Sitarskiej skłania do re-
fleksji i zadumy, a przede wszystkim próbu-
je uświadomić nam, że „jesteśmy tu tylko 
przelotem"... 

Halina Sitarska-Ruzik, Jestem tu tylko 
przelotem, Poniatowa 1999. 

Halina Sitarska-Ruzik 

JESTKM TU TYLKO PR/.KLOl EM 

Scriptores Scholarum 2 1 1 



Joanna Szubstarska 

* * # 

Znów Cię proszę o dar... 
W moim ziemskim królestwie 
wiele Twoich dóbr; 
wszystkie należą do Ciebie. 
W królestwie mego ciała 
ślady twoich palców. 
Przestrzenie mego umysłu 
zawierają Twoje pierwiastki, 
a dusza - cała Twoja. 

Dzisiaj, zanim otworzę oczy 
i strzepnę z powiek Twój dobry sen 
- daruj mi 
po raz kolejny 
dar przeżycia. 
Pragnę istnieć dla Ciebie, 
aby moje królestwo stało się częścią Niebieskiego. 
Daruj mi dzień, 
będę włodarzem mych włości 
- Twoich dóbr. 

Aleksandra Kujawska 

nie wystawać zza drzew 

ukropem zszedł na ziemię Bóg 
pochowaj zdarzeń kolec 
w najdalszym obcym kraju 
wróć do dni gdy placki z 
piasku smakowały jak cukier 
gdy cielęcą dłonią 
zamiatał liście wierząc w 
złote ich korytarze 
i nie był odtajeniem sen 
mój Boże 



rys. R. Ruzik 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Bogdan Opoń 

O nauczaniu religii 
w szkole 

Zamiast wstępu 
Każda rocznica skłania do refleksji, tym bardziej 10-lede, 

W i Okszość a tyle właśnie miJa lat> odkąd katecheza wróciła do szkół. 
%m j. * U - żadnych bilansów ani podsumowań z tej 
Iiatecnizowa- okazji, ponieważ niewiele z nich musi wynikać. Chciał-

nych, to ludzie T̂01. raczej P ° d z i e l i ć Się skromnym, choć już ponad 
- * „ pięcioletnim, doświadczeniem nauczyciela-katechety. 

bliżej Witaj w szkole 
Tjr . I Zdążyłem ostatnio poczytać kilka artykułów na temat 

Z JV0SC10iem, powrotu katechezy do szkoły, gdzie ów powrót konsek-
O jedyna ich w e n t n i e bY ł nazywany „wprowadzenie", a nie każde 

W17vłńwWr i a c ł n 0 V U m j e S t m i l e w i d z i a n e ' uwłaszcza takie, które wiąże 
się ze zmianami w organizacji pracy szkoły, finansowania 

otrzymany ^P- S t £ i d t e ż należało się spodziewać, że wydarzeniu temu 
r ł i r ^ A c s ł l i i h b ? d ą t o w a r z y s z y ć r ó ż n e trudności, i tak też się stało. 

i u u w różnej formie pojawiają się one i dzisiaj. Trzeba jednak 
przyjęty Stwierdzić, że powrót religii do szkoły ma swój głęboki 

sens z wielu powodów. Domagała się go przede wszyst-
kim integralność procesu nauczania i wychowania, po-
trzeba współprzenikania się realiów życia wiarą i życia 
codziennego. (Może zabrzmiało to dziwnie, ale polskie 
społeczeństwo w ogromnej większości skutecznie izoluje 
te dwie rzeczywistości od siebie). Widzę też co najmniej 
jedną zaletę wręcz namacalną: znak, jakim są uczniowie 
poważnie traktujący katechezę, a także osoba katechety, 
o której kilka słów poniżej. 

Katecheta w szkole 
W wybitnie zlaicyzowanym środowisku, jakim jest 
szkoła, nie jest łatwo prowadzić zajęcia z przedmiotu, 
który stoi jakby w opozycji do mentalności „tego świata". 
Może tym bardziej potrzeba ogromnego zaangażowania 
katechety w pracę w szkole, i to nie tylko w wymiarze 
religijnym. Te inicjatywy (rekolekcje, pielgrzymki, różne 

214 



O nauczaniu religii w szkole - refleksje katechety 

uroczystości), dobrze animowane, są wspa-
niałą okazją do pogłębiania wiary. Ogromna 
jednak większość katechizowanych to lu-
dzie nie związani bliżej z Kościołem, a je-
dyną ich wizytówką jest otrzymany chrzest 
lub przyjęty sakrament bierzmowania. I tu-
taj jest ogromne pole do uprawiania w myśl 
słów piosenki Musimy siać. Sam niejedno-
krotnie przeżywałem umocnienie, przypo-
minając sobie te słowa (niemniej nośne jest 
dla mnie sformułowanie, którego użył Woj-
ciech Młynarski - piosenkarz, nazywając 
jeden ze swoich programów Róbmy swoje). 
Oczywiście same te hasła nie pomogą tym, 
którzy chcą katechizować, ale za to pomoże 
im 100 % asercji, tj. przekonania, że jest 
tak, jak głoszą (czytaj: pomoże im bycie 
świadkami życia, śmierci i zmartwychwsta-
nia Jezusa Chrystusa). To wystarczyło Apo-
stołom, żeby głosić Dobrą Nowinę, co 
więcej, głosić ją skutecznie, a w końcu od-
dać życie za wiarę. Czy mieli coś takiego, 
czego my nie moglibyśmy mieć? A może 
mieli coś takiego, czego nam brakuje?! 
Całkiem nieźle w tym kontekście brzmiały-
by słowa ks. Jana Twardowskiego, poddane 
lekkiej parafrazie: „Kiedyś jedna katecheza 
była w stanie nawrócić trzy tysiące osób 
(jestem świadomy faktu, że dziś trudniej 

0 takie audytorium), dzisiaj trzy tysiące 
katechez nie są w stanie nawrócić jednego 
człowieka". Chciałbym jednak zwrócić 
uwagę na pewien szczegół - ową katechezę 
wygłosił świadek - Apostoł Piotr. 

Wróćmy teraz do początku tego punktu. 
Jakże owocną może być praca katechety, 
angażującego się w życie szkoły, w projekty 
nie związane wprost z nauczanym przed-
miotem, w prace o charakterze pozalekcyj-
nym, który nie łamie nadłamanej trzciny 
1 nie gasi knotka o nikłym płomieniu (por. 
Mt 12, 20). 

Katechizowani 
Chylę czoła przed wszystkimi, których ob-
jąłem tą nazwą, świadomy tego, że bez nich 
nie dokonałoby się wiele wspaniałych rze-
czy. Cieszę się z faktu interaktywności, 
sprzężenia zwrotnego w katechezie, dzięki 
czemu sam niejednokrotnie jestem katechi-
zowany. To wspaniałe, że ci ludzie są tak 
niesamowici, że mają tyle sił i odwagi, aby 
bronić swoich, może nie zawsze „ortodok-
syjnych", przekonań, a najwspanialsze jest 
to, że Duch Święty przez nas może tę 
ortodoksję w nich rodzić. Smutny jest jed-
nak fakt, że wielu z nich już zaspokoiło 
swój „głód" hałaśliwymi modami, muzyką 
bez treści i innymi odpadkami cywilizacji, 
zamykając dostęp Słowu Życia, czyniąc się 
obojętnymi na wspaniałe obietnice Boga, 
niszcząc wrażliwość na dobro, piękno 
i miłość, zadowalając się ich podróbkami. 
Dobrze, że są zawodowcy „wykształceni 
przez Ducha Świętego", którzy nie boją się 
zadań specjalnych i znajdują sposoby na 
głoszenie Dobrej Nowiny w specyficznych 
warunkach. Wierzę, że to ci, o których 
Chrystus mówi: „Ojciec sam was miłuje, 
bo wyście Mnie umiłowali i uwierzyli" 0 
16, 27). Dotyczy to tych głoszących z racji 
funkcji-zawodu, ale też tych wiernych 
Chrystusowi w trudnościach codziennego 
życia, nie związanych exprofesso z katechezą, 
a jednak katechizujących swoim życiem. 

Zamiast zakończenia 
To właśnie szkoła jest miejscem, gdzie 
wyraźnie stykają się element dydaktyczny 
z wychowawczym, gdzie dokonuje się na 
naszych oczach przyjęcie lub odrzucenie 
Boga, gdzie przenikają się pierwiastki: reli-
gijny i świecki, gdzie mogą dokonać się 
narodziny do pełni życia w Bogu. Nie 
muszą, ale wiem, że muszę siać... 

215 Scriptores Scholarum 



Scriptores Scholarum 
1 (26) 2000 

Redakcja Kalendarza Ekumenicznego 2000 
Ośrodek „Brama Grodzka - Teatr NN" 

oraz 
Redakcja Kwartalnika wielowartościowego 

„SCRIPTORES" 

ogłaszają ekumeniczny konkurs dla uczniów, studentów oraz nauczycieli religii 
w szkole podstawowej, gimnazjum i liceum 

pod hasłem: 

Istnieje obiegowa opinia, że lekcje religii są częstokroć nudne, sztampowe, nijakie. 
Chcemy zweryfikować ten stereotyp. Dlatego też ogłaszamy konkurs „Katecheta 2000"! 
Prosimy więc nauczycieli religii, studentów oraz uczniów, by przesłali na nasz adres prace 
opisujące jedną, Waszym zdaniem naprawdę interesującą, lekcję religii lub cyklu zajęć 
z tego przedmiotu. Chcemy w ten sposób wyłonić w naszym kraju ekumeniczną grupę 
katechetów, mogącą służyć swoimi pomysłami innym. Nasz konkurs adresujemy do 

wszystkich chrześcijan, a także przedstwicieli innych religii. 

Szkice metodyczno-interpretacyjne (do 12 stron znormalizowanego maszynopisu) lub 
scenariusze (do 6 stron znormalizowanego maszynopisu) opatrzone godłem należy 

przesyłać do 31 grudnia 2 0 0 0 roku na adres: 

ul. Grodzka 21, 20-112 Lublin 
lub 

scriptor@tnn.lublin.pl  
z dopiskiem: „Katecheta 2 0 0 0 " 

Najlepsze prace będą opublikowane i nagrodzone!!! 

W osobnej (zaklejonej i opatrzonej godłem) kopercie powinny znaleźć się następujące dane: 

1. Imię i nazwisko autora 

2. Staż pracy w oświacie lub wiek (w przypadku ucznia) 

3. Nazwa i adres miejsca pracy (lub nauki) 

4. Adres domowy i numer telefonu (ewenualnie e-mail) 

216 

mailto:scriptor@tnn.lublin.pl


Julita ADAMIUK - studentka II roku kierunku animator i menedżer kultury na Wydziale 
Pedagogiki i Psychologii UMCS. 
Jarosław AGACIŃSKI - absolwent teologii KUL, wieloletni animator Ruchu Odnowy w Duchu 
Świętym, wokalista zespołu „Teofil"; pracuje jako katecheta w jednej z lubelskich szkół podstawo-
wych. 
Barbara BARTOSZEK - wokalistka zespołu „Gospel Rain"; studentka II roku kierunku animator 
i menedżer kultury na Wydziale Pedagogiki i Psychologii UMCS. 
Euzebiusz BEDNARZ - absolwent Akademii Rolniczej we Wrocławiu, pracownik Ogrodu 
Botanicznego UMCS w Lublinie; członek Ruchu Focolari. 
Joanna BETLEJEWSKA - studentka IV roku teologii KUL. 

Anna BŁASZCZAK - absolwentka filozofii teoretycznej KUL, Studium Komunikowania Społecz-
nego i Dziennikarstwa KUL oraz marketingu i zarządzania w Centrum Kształcenia Menedżerów 
Przemysłowych przy Politechnice Lubelskiej; redaktor lubelskiej edycji Tygodnika Katolickiego 
„Niedziela". 
Małgorzata BONDARENKO - absolwentka Wyższej Szkoły Dziennikarstwa im. Melchiora 
Wańkowicza w Lublinie. 
Rafał BOROWSKI - poeta, autor tomiku „Jeszcze sześć lat" (1999); student II roku kierunku 
animator i menedżer kultury na Wydziale Pedagogiki i Psychologii UMCS. 
Helena DATNER - Przewodnicząca Gminy Wyznaniowej Żydowskiej w Warszawie. 
Jacek DUDA - pastor Zboru Kościoła Ewangelicznych Chrześcijan w Lublinie, Prezbiter Okręgu 
Wschodniego KECh, Sekretarz Rady KECh w RP, redaktor pisma „Glos Ewangeliczny" - organu 
prasowego KECh w Polsce oraz Przewodniczący Komisji Prawa Wewnętrznego Aliansu Ewangelicz-
nego w Polsce. 
Grzegorz GOŁOŚ prezes Stowarzyszenia „Verum", przedstawiciel Teatru „Zwierciadło" z Lodzi, 
student III roku Kolegium Teologicznego Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej w Lublinie. 

Regina SMOTER-GRZESZKIEWICZ - poetka, autorka tomiku „Słów moich obecność" (1999); 
absolwentka Wydziału Prawa i Administracji UMCS. 

Ks. Krzysztof KAUCHA - teolog, adiunkt w Katedrze Eklezjologii Fundamentalnej Wydziału 
Teologii KUL. 
Edward KĘDZIERA - Dyrektor Misji Więziennej „Fylake" z Łęcznej, Z-ca Dyrektora Polskiej Misji 
„Świat dla Chrystusa" ds. Azji z siedzibą w Świdniku. 
Michał KOPACZEWSKI - student IV roku filozofii UMCS. 
Mariola KOZUBEK - absolwentka pedagogiki, tłumacz z języka włoskiego; członek Ruchu Focolari 
Krzysztofa KRAJEWSKA - studentka III roku kierunku animator i menedżer kultury na Wydziale 
Pedagogiki i Psychologii UMCS. 

Maciej KRAWCZYK - absolwent historii oraz student filozofii KUL, pracownik Wojewódzkiej 
Biblioteki Publicznej im. H. Łopacińskiego w Lublinie. 
Aleksandra KUJAWSKA, uczennica IV klasy LO im. Stanisława Staszica w Hrubieszowie. Autorka 
tomików „Jajko na twardo" (1996) oraz „Drewniane szczęście" (1998). 

Anna KULCZYCKA - studentka IV roku teologii KUL. 

Małgorzata KULIK - uczennica IV klasy I LO im. Stanisława Staszica w Lublinie. 

Zbigniew KUSIAK - wieloletni animator Ruchu Światło-Życie, członek Rady Instytutu im. ks. 
Franciszka Blachnickiego. 

Ryszard KWOKA - teolog; Z-ca Naczelnego Prezbitera Kościoła Chrześcijan Wiary Ewangelicznej 
w RP, pastor Zboru KChWE w Świdniku, rektor Kolegium Teologicznego KChWE w Lublinie oraz 
dyrektor Polskiej Misji „Świat dla Chrystusa" z siedzibą w Świdniku. 
Grzegorz LINKOWSKI - autor filmów dokumentalnych. 

217 



Scriptores Scholarum 

Joanna MARCZEWSKA - instruktor terapii zajęciowej w Środowiskowym Domu Samopomocy 
„Roztocze" w Lublinie, studentka I roku pedagogiki na Chrześcijańskiej Akademii Teologicznej 
w Warszawie. 

Ks. Wawrzyniec MARKOWSKI - pastor Kościoła Ewangeiicko-Metodystycznego w RE 

Małgorzata MAZUR - studentka III roku kierunku animator i menedżer kultury na Wydziale 
Pedagogiki i Psychologii UMCS. 

Andrzej MICHNIEWICZ - student IV roku teologii KUL 

Tomasz MIKUSIŃSKI -student III roku Studium Menedżersko-Związkowego KUL; członek Ruchu 
Focolari. 

Agnieszka S. MIŚ - studentka II roku kierunku animator i menedżer kultury na Wydziale 
Pedagogiki i Psychologii UMCS. 

O. Stanisław Celestyn NAPIÓRKOWSKI OFMConv, prof. dr hab. teologii, kierownik Katedry 
Mariologii na Wydziale Teologii KUL. 

Bogdan OPON - absolwent i doktorant Wydziału Teologii KUL, muzyk zespołów „Teofil" i „Gospel 
Rain"; pracuje jako katecheta w jednej z lubelskich szkół średnich. 

Mariusz ORŁOWSKI - pedagog kultury i polonista, nauczyciel języka polskiego w PLO im. 
Stanisława Wyspiańskiego w Lublinie; doktorant UMCS. 

Bartosz PANEK - uczeń III klasy I L O im. Stanisława Staszica w Lublinie. 

Tomasz Ziemowit PIEŃKOWSKI - historyk sztuki, pracownik KUL 

Jan PLESZCZYŃSKI - mgr biologii (UMCS, 1981), dr nauk humanistycznych (KUL, 1997); od 
1990 roku dziennikarz „Gazety w Lublinie". 

Joanna PRUSZKOWSKA - studentka II roku kierunku animator i menedżer kultury na Wydziale 
Pedagogiki i Psychologii UMCS. 

Sebastian REJAK - teolog, doktorant Wyższej Szkoły Nauk Społecznych PAN w Warszawie. 
Jadwiga Lucja SKIERCZYŃSKA - prof. dr hab. fizyki, emerytowany pracownik naukowy UMCS. 
Jolanta SZAFRAŃSKA - historyk sztuki. 

Joanna SZUBSTARSKA, absolwentka polonistyki KUL, uczestniczka Warsztatów Teatralnych 
Leszka Mądzika. 

Ks. Romuald Jakub WEKSLER-WASZKINEL - doktor filozofii, wykładowca KUL. 

Jacek WOJTYSIAK - filozof, adiunkt w Katedrze Teorii Poznania KUL. 

Prezb. Marek WÓŁKIEWICZ - pastor Zboru Kościoła Zielonoświątkowego w Lublinie. 

Edyta ZARZYCKA - studentka IV roku teologii KUL. 

Ireneusz ZIEMIŃSKI - dr hab.; adiunkt w Zakładzie Filozofii i Socjologii Akademii Techniczno-
-Rolniczej w Bydgoszczy. 

Sławomir J . ŻUREK - dr nauk humanistycznych; adiunkt w Katedrze Dydaktyki Literatury i Języka 
Polskiego w Instytucie Filologii Polskiej KUL; nauczyciel języka polskiego w PKLO im. ks. Kazi-
mierza Gostyńskiego w Lublinie (szkoła ćwiczeń dla studentów KUL); wykładowca w Nauczyciel-
skim Studium Podyplomowym KUL; współpracuje z Wojewódzkim Ośrodkiem Doskonalenia 
Nauczycieli oraz Ośrodkiem „Brama Grodzka - Teatr NN". 

Abp J ó z e f ŻYCIŃSKI - metropolita lubelski, sekretarz Synodu Biskupów Europy, prof. dr hab. 
filozofii, kierownik Katedry Relacji między Wiarą a Nauką KUL, wieloletni wykładowca PAT i innych 
uczelni. 

218 



Scriptores Scholarum'' możesz kupić w całej Polsce w księgarniach 
Klubu Międzynarodowej Prasy i Książki (EMPiK): 

1. Białystok; 
• ul Sienkiewicza 3 

2. Bytom; 
• ul Dworcowa 32 

3. Czeladź; 
• ul. Będzińska 61 

4. Chełm; 
• ul. Lubelska 61 

5. Częstochowa; 
• ul. Najświętszej Mani Panny 63/65 

6. Elbląg; 
• ul. 1 Maja 37 

7. Chorzów; 
• ul. Wolności 26 

8. Gdańsk; 
• ul Długi Targ 26-29 

9. Gdynia; 
• ul.Swiętojańska 68 

10. Gliwice; 
• ul Rynek 4/5 

11. Gniezno; 
• ul B. Chrobrego 11 

12. Gorzów Wielkopolski ; 
• ul Sikorskiego 126/128 

13. Kal isz ; 
• Rynek Główny 18 

14. Katowice; 
• ul P. Skargi 6 

15. Kie lce ; 
• ul Warszawska 5 

16. Koszalin 
• ul Zwycięstwa 106/108 

17. Kraków; 
• ul Bora Komorowskiego 37 

18. Legnica ; 
• ul Rynek 33 

19. L u b l i n ; 
• ul Krakowskie Przedmieście 59; 
• ul Armii Krajowej 25 

20. Łódź ; 
• ul Narutowicza 8/10; 
• ul Piotrkowska 51 

21. Nowy Sącz; 
• ul Rynek 17 

22. Olsztyn; 
• ul 1 Maja 17 

23. Opole; 
• ul Czimska2 

24. Ostrów Wielkopolski ; 
• ul Kolejowa 24b 

25. P ł o c k ; 
• PI Narutowicza 5 

26. Poznań; 
• ul Ratajczaka 44 

27. Racibórz; 
• ul Rynek 5 

28. Rybnik ; 
• ul Sobieskiego 18 

29. Słupsk; 
• ul Stary Rynek 6 

30. Sopot; 
• ul Boh. Monte Cassino 57/59 

31. Sosnowiec; 
• ul Małachowskiego 2 

32. Szczecin; 
• Al Wojska Polskiego 2 

33. Świnoujście; 
• ul Armii Krajowej 8 

34. Toruń; 
• ul Wielskie Garbaty 15 

35. Wałbrzych; 
• Al Wyzwolenia 2 

36. Warszawa; 
• Al Zjednoczenia 25; 
• ul Jagiellońska 15; 
• ul Marszałkowska 116/122; 
• ul Mickiewicza 27; s ' 
• ul Nowy Świat 15/17 

37. Włocławek; 
• ul Warszawska 11/13 

38. Wrocław; 
• PI Kościuszki 21/23 

39. Zielona Góra; 
• ul Bohaterów Westerplatte 19 



Ośrodek „Brama Grodzka - Teatr NN", 
wydawca „Scriptores Scholarum", mieści się 
w zabytkowej Bramie Grodzkiej, na Starym 
Mieście w Lublinie. Dawniej byta ona przejś-
ciem pomiędzy miastem chrześcijańskim i nie-
istniejącym już miastem żydowskim. Historycz-
ne i symboliczne znaczenie tej bramy, jako 
miejsca łączącego różne narody, tradycje i reli-
gie, jako miejsce spotkania i dialogu, jest głów-
nym źródfem inspiracji działalności Ośrodka. 

U źródeł powstania Ośrodka leży działal-
ność artystyczna Teatru NN, w którym zreali-
zowane zostały m. in-. przedstawienia: „Ziem-
skie Pokarmy", „Inwokacja" i „Zbyt głośna sa-
m o t n o ś ć " ^ miarę upływu czasu twórcy Te-

atru zaczęli otwierać się na inne - pozateatralne pomysły uzupełniające lub nawet zastępujące 
ich artystyczną aktywność. W ten sposób rozpoczęła się kulturalna działalność animacyjna 
Ośrodka oraz remont Bramy Grodzkiej i przyległych do niej kamienic. 

Prowadzone przez Ośrodek programy krystalizują się wokół zagadnień związanych z pro-
blemem pamięci,, edukacji kulturalnej poprzez wszelkiego rodzaju media i kulturalnego ożywiania 
Starego Miasta. Organizowane są tu m.in. spotkania z filmem dokumentalnym oraz jego twór-
cami, jesienny festiwal Dni Radia, wystawy fotograficzne (m.in. wystawa „Portret miejsca" 
połączona z ekspozycją makiety lubelskiego zespołu staromiejskiego), sesje oraz promocje ni-
skonakładowych książek i czasopism kulturalnych. Wydawany jest tu również unikalny na skalę 
europejską Kalendarz Ekumeniczny. Pod koniec czerwca, w sercu StaregS Miasta, Ośrodek or-
ganizuje widowisko „Noc Świętojańska" z koncertem muzyki folk i plenerowymi spektaklami te-
atralnymi. 

Charakterystycznym rysem działalności Ośrodka jest niestereotypowy charakter i unikal-
ność podejmowanych projektów. Skierowane głównie do ludzi młodych propozycje Ośrodka idą 
pod prąd masowej kultury i jej gustom, uczą otwartego i tolerancyjnego patrzenia na świat oraz 
świadomego w nim bycia. 

Lubelski • 
Informator 
kulturalny 

www.kultura.lublin.pl 

Fraper miał swoją prapremierę w grudniu 1999, kiedy to 
w sieci pojawiła się strona z kalendarium wydarzeń związa-
nych z szeroko pojętą działalnością kulturalno-społeczno-edu-
kacyjną, ze szczególnym uwzględnieniem imprez małych 
i jednorazowych, które mają mniejsze możliwości „przebicia 
się" w mediach. Obecnie na stronach serwisu zamieszczane 
są również repertuary kin, teatrów, programy imprez wielo-
dniowych, informacje o wydawnictwach, ogłoszenia kultural-
ne i linki do stron WWW. 

Jest to pierwszy i jak na razie jedyny taki serwis w Lubli-
nie i regionie. Jego pomysłodawcą i organizatorem jest Ośro-
dek „Brama Grodzka - Teatr NN". Serwis można odwiedzić 
pod internetowym adresem: www.fraper.pl. 

http://www.kultura.lublin.pl
http://www.fraper.pl

